Hubert Philipp Weber

Dreifaltig

Den christlichen Gottesglauben
verstehen

Matthias Grinewald Verlag



VERLAGSGRUPPE PATMOS

PATMOS
ESCHBACH
GRUNEWALD
THORBECKE
SCHWABEN
VER SACRUM

Die Verlagsgruppe
mit Sinn fiir das Leben

Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegeniber
unserer Umwelt bewusst. Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit
und streben den Einklang von wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer
Sicherheit und Erhaltung unserer natiirlichen Lebensgrundlagen an.
Niheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe Patmos auf
unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben

Ubereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produkt-
sicherheit (GPSR) stellen wir sicher, dass unsere Produkte die Sicher-
heitsstandards erfiillen. Niheres dazu auf unserer Website www.verlags-
gruppe-patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur Produktsicherheit
wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Alle Rechte vorbehalten

© 2026 Matthias Grinewald Verlag
Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG
Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern

www.gruenewaldverlag.de

Umschlaggestaltung Finken & Bumiller
Umschlagabbildung: Evgenia Tuzinska/Shutterstock
Satz: mittelstadt 21, Vogtsburg-Burkheim

Druck: GGP Media GmbH, Pofineck

Hergestellt in Deutschland

ISBN 978-3-7867-3328-7



Inhalt

ERSTER TEIL

Die Frage nach Gott . .................. ... .. ...
1. Gott—derName ......... ... . . . . iiiiiiuinn...
1.1 Gottesrede heute ........ ... ... ... ... ... ...

1.2 Gott: Was? Wie? Wer? Wo? — Fragen ...........

r.3 Anniherung an die Gottesrede ................

2. Kontexte der Gottesrede . .......... ... iuuu...
2.1 Kritik am Glauben, Kritik an Gott . ............
2.2 Gott in einer sikularen Welt . .................

2.3 Gotteserfahrungen in den Religionen ...........

3. Moaglichkeiten und Grenzen der Gotteserkenntnis . . . . . . .
3.1 Gottin der Natur erkennen . .................
3.2 Offenbarung als Selbstoffenbarung Gottes .......
3.3 Das Wagnis der Gottesbeweise . ...............
3.4 Von Gott reden oder schweigen ...............

ZWEITER TEIL
Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs —

der Gott Jesu Christi. ...,
4. Die Gotteserfahrung in der Bibel Israels . ............
4.1 Gott befreit und schenkt Leben ...............
4.2 Der brennende Dornbusch . ..................

4.3 Der gerechte, eiferstichtige und barmherzige Gott . .
4.4 Religionskritik inder Bibel .. .............. ...

10
10
2
17
19
19
26
31
35

40
43
49

51

52
53
57
66

70



Inhalt

5. Der Gott Jesu Christi im Neuen Testament .. ......... 74
5.1 Gott, der Vater Jesu Christi . .. ................ 74
5.2 Der Logos als Weg zum Vater ................ 8o
5.3 Die Gnade Christi, die Liebe des Vaters,
die Gemeinschaft des Geistes .. ............... 82
6. Die Bibel erzahlt iber Gott ...............c...... 84
6.1 Der Herristeinzig .......... ... ... ... ... 84
6.2 Vom Alten zum Neuen Testament ............. 88
6.3 Die Taufe und der Glaube ................... 89

DRITTER TEIL

Ein Gott in drei Personen — die Dreifaltigkeit ...... 91

7. Von der Bibel zur Theologie . ... ................... 92
7.1 Vom Zeugnis der Schrift zur theologischen

Spekulation .......... ... . ool 92

7.2 Philosophische Voraussetzungen der Trinititslehre . . 94

73 Vonundzu Gottreden ...................... 97

8. Die Geschichte der Lehre vom dreifaltigen Gott ... ... .. 101

8.1 Die Herausforderungen bis zum dritten Jahrhundert 101
a. Das Glaubensbekenntnis und die Regel der Wahrheit —

Irendus von Lyon, Tertullian . ............... 102
b.  Friihchristliche Auseinandersetzungen —
Monarchianismus und Modalismus . .......... 106
¢. Die Gnosis als Herausforderung fiir die christliche
Theologie .. ........ ... ... . 108
8.2 Jesus Christus als Gott — Arius und das Erste Konzil
von Nizaa (325) « v v oot e e e 110
a. Der Ansatz des Arius ... .................. 110
b. Die Antwort des Konzils von Nizda .......... 11
c. Die Theologie nach dem Konzil — Athanasius,
Hilarius, die drei Kappadozier . ... ........... 114
8.3 Der Heilige Geist als Gott — das Erste Konzil von
Konstantinopel (381) .. ........ ... .. ... ... .. I21



Inhalt

9. Gotteslehre in der westlichen Theologie . .. ............ 124

9.1 Augustinus, der Vater der lateinischen Theologie ... 125

9.2 Die Theologie des Mittelalters ................ 127

9.3 Weiterentwicklung des Personbegrifts . .......... 132

9.4 Die mystische Schau Gottes . ................. 134

10. Der allmichtige, ewige und gute Gott .. ............. 137

10.1 Die Rede von Eigenschaften Gottes ............ 137

10.2 Der allmichtige und allwissende Gott . .......... 139
10.3 Der ewige und unverinderliche Gott

wirktinder Welt ...... ... ... ... ... ... .... 143

1. Die Dreifaltigkeit verstehen . ..................... 148

.1 Gott fiur uns und Gottinsich ................. 149

1.2 Grenzen menschlicher Gottesrede ............. 151

.3 Gottistdie Liebe ... ......... ... ... ... .... 153

11.4 Dem lebendigen Gott begegnen ............... 156

Anmerkungen ... oo oo 163

Literaturhinweise ............. ... ...... ... .. ... 175

Zum AUtor . ... 176






ERSTER TEIL

Die Frage nach Gott

Wer von Gott sprechen will, muss zuerst lernen, nach Gott zu
Jfragen, muss lernen, die Frage nach Gott zuzulassen. Gerade
weil Gott fir den Glauben selbstverstindlich erscheint, ist die
Rede von Gott alles andere als selbstverstindlich.

Dieses Buch stammt aus einer theologischen Werkstatt.
Theologie ist ein Fremdwort aus dem Griechischen und bedeu-
tet wortlich Rede von Gott. Von Gott zu sprechen ist also die
ureigenste Aufgabe von Theologinnen und Theologen. Werden
sie diesem Anspruch aber auch gerecht?

Die Rede von Gott wird heute in vielfacher Weise miss-
braucht — fiir politische Zwecke, in extremistischen Kontex-
ten, zur gegenseitigen Abgrenzung. Aus dieser Erfahrung fallt
es vielen Menschen schwer, unbefangen tiber Gott zu spre-
chen. Und so ist es ein Wagnis, sich heute tber Gott zu duflern.
Gleichzeitig scheint es hochst an der Zeit zu sein.

Die Gottesrede, die in diesem Buch ausgefiihrt wird, geht
von einem christlichen Gottesbegrift aus. Sie ist von den Er-
fahrungen gespeist, die eine grofle Glaubensgemeinschaft tiber
die Jahrhunderte weitergetragen hat. Es sind lebensspendende
Erfahrungen, die die Gottesrede lebendig machen, weil sie aus
der Uberzeugung wichst, dass der christliche Glaube aus der
Begegnung mit dem lebendigen Gott entsteht.!



Die Frage nach Gott

1. Gott — der Name

Von Gott wird gesprochen. Die Gottesrede muss also nicht erst
neu eingefiihrt werden, sondern ist schon lebendig. Aber was ist
gemeint, wenn Menschen das Wort »Gott« aussprechen?” Das
Wort auszusprechen ist eine Weise, sich der Sache, die damit
angesprochen wird, zu nihern. Die Theologie geht der Gottes-
rede nach, die schon da ist, mit ihren Problemen und mit all

ihrem Potential.
1.1 Gottesrede heute

Das Wort »Gottc, im Singular und ohne Artikel verwendet, hat
einen unaufgebbaren Sinn, der sich nicht mit irgendeiner Um-
schreibung erreichen lisst. Gott bedeutet etwas, denn Gott be-
deutet uns etwas. Das ist die Sicht gliubiger Menschen. Das
Wort Gott bezeichnet nicht einfach einen Gegenstand inner-
halb der Erfahrungswelt. Wer es ausspricht, gleich ob preisend,
dankbar, protestierend oder nebenbei, spricht etwas Machtvol-
les an. Meist ist damit keine beschreibende Rede gemeint. Ge-
rade dort, wo das Wort scheinbar unbedacht eingesetzt wird
— oh Gottl; mein Gott! —, zielt es auf eine bestimmte Wirkung.
Gott soll kommen und die Not wenden oder seinen Schutz aus-
breiten: Gott behtte!
Die Kritik an Gott, die heute meist mit Kritik an den Gliubi-
gen und den Glaubensinstitutionen verbunden ist, trigt implizit

ein ahnliches Verstindnis mit sich. Nur wenn dem Glauben an

I0



1. Gott — der Name

Gott die Macht, etwas zu verdndern, zugesprochen wird, lohnt
sich die Miihe der Kritik. Der Atheismus trigt auf seine Weise
dazu bei, den Namen »Gott« immer wieder ins Gesprich zu
bringen. Um das Ziel, Gott aus dem Gedichtnis zu tilgen, er-
reichen zu kénnen, wire es doch besser, Gott totzuschweigen,
als stindig von ihm zu reden. Dabei zeigt sich das grofie Pro-
blem, vor dem die Gottesrede heute steht: die Gleichgiltigkeit.
Das Wort Gott kommt kaum mehr vor. Ja, Teile der Gesell-
schaft versuchen, es auszumerzen. Viele empfinden es als sto-
rend, wenn bei nicht unmittelbar kirchlichen Anlissen von Gott
gesprochen wird. Was die Gotteslehre vor die grofiten Probleme
stellt, ist, wenn keiner mehr von Gott spricht. Kann es sein, dass
mit dem Verschwinden der Rede auch die damit angesprochene
Sache selbst verschwindet?

Es gibt gentigend Griinde, nicht von Gott zu sprechen. Zu
oft und zu lange ist iiber Gott unangemessen geredet worden,
zu viele Worte wurden gemacht, viel zu oft wurde das Wort
Gott fiir eigene Interessen gebraucht. Martin Buber (gest. 1965)
schreibt in seinem Buch Gozzesfinsternis treffend: »Ja, es ist das
beladenste aller Menschenworte. Keins ist so besudelt, so zer-
tetzt worden.« Vielfach ist das Wort missbraucht und gegen
Menschen eingesetzt worden. Gerade deshalb aber dirfen wir
es nicht preisgeben, gerade um der Beladenen willen. »Wir kon-
nen das Wort >Gott« nicht reinwaschen, und wir konnen es nicht
ganzmachen; aber wir konnen es, befleckt und zerfetzt wie es ist,
vom Boden erheben und aufrichten tber einer Stunde grofler

Sorge.«3

II



Die Frage nach Gott

So gibt es ausreichend Anlass, vorsichtig mit dem Wort Gott
umzugehen. Jede vorschnelle Berufung darauf, was Gott will,
kénnte ein Versuch sein, Gott fir die eigenen Wiinsche und
Interessen zu vereinnahmen. Jeder Versuch, Gott zu definieren
oder gar beweisen zu wollen, kénnte letztlich darauf abzielen,
Gott zu einem verfligbaren Teil dieser Welt zu machen und
damit seines Gottseins zu berauben. Das Wort Gott ist da und
wird verwendet, und doch kommt es darauf an, bei aller unserer

Gottesrede Gott immer Gott sein zu lassen.

1.2 Gott: Was? Wie? Wer? Wo? — Fragen

Die Frage nach Gott* kann auf verschiedene Weise gestellt
werden, wobei je spezifische Probleme entstehen. Im Kontext
einer philosophischen Bestimmung wird gefragt, was wir mei-
nen, wenn wir »Gott« sagen, oder anders ausgedriickt: Was ist
Gott? Gott ist in dieser Vorstellung selbst etwas. Dieses erwas
soll als Antwort auf die Frage definiert (im wortlichen Sinne:
umgrenzt) werden. Eine solche Frage holt den befragten Ge-
genstand in die Welt der Fragenden. Gott wird ein Teil der Welt,
wenn ich frage, was Gott ist. Was-Fragen zielen auf Definiti-
onen und Einteilungen, auf eine Kategorisierung unserer Welt.
In gewisser Weise zielen sie auch auf ein Verfigungswissen, weil
definierte Dinge nicht nur benannt, sondern auch verwendet

werden konnen. Gott unterscheidet sich von Menschen und

von der WEelt, ist kein Element der Welt und daher nicht defi-

I2



1. Gott — der Name

nierbar. Diese Form der Frage ist unzureichend, weil sie Gott
nicht angemessen ist. Gott ldsst sich nicht als ezwas definieren.
Eine andere Méglichkeit ist, zu beschreiben, was ich von Gott
erfahren habe, also die Frage zu stellen: Wie ist Gor¢? Die Got-
teserkenntnis, von wo auch immer sie ausgeht, zielt darauf, Gott
selbst zum Durchscheinen zu bringen, so wie er ist. Und doch
kann auch die beste Beschreibung Gott selbst nicht erreichen.
Ich kann immer nur angeben, wie ich Gott sehe. Meine eigene
Erfahrung, mit mir genauso wie mit Gott, bestimmt mein Bild,
das bei der Reflexion tiber die Gotteserfahrung entsteht. Die
Rede von Gott ist also, wie die Tradition sagt, nur méglich
als Analogie. Analogie bedeutet, »dass ein bestimmter Begriff,
wenn er auf verschiedene Seiende oder Seinsbereiche angewen-
det wird, einen wesentlichen Sinnwandel mitmacht, ohne dass
er dabei die Einheit seines Inhalts verliert«.’ Gott ist der ganz
Andere, der Unendliche, den wir mit unseren endlichen Begrif-
ten und unseren endlichen Erfahrungen nicht adidquat erfassen
kénnen. Daher mussen sich Theologinnen und Theologen, die
tiber Gott reden, immer bewusst sein: Jedes Wort, das ich von
Gott aussage, kann zwar richtig sein, greift aber zugleich im-
mer zu kurz. Je grofer die Ahnlichkeit ist, desto grofer wird
auch die Unihnlichkeit. Bereits das Vierte Laterankonzil 1215
verwendet diese Definition quasi nebenbei: »Denn zwischen
dem Schopfer und dem Geschopf kann man keine so grofle
Ahnlichkeit feststellen, dass zwischen ihnen keine noch grofere
Unihnlichkeit festzustellen wire.<® Je mehr ich mich Gott im

Sprechen annihere, desto mehr entferne ich mich zugleich.

3



Die Frage nach Gott

Allerdings heifdt das nicht, jede Rede von Gott wire verwerf-
lich. Im Gegenteil, die Analogie ist die einzige Moglichkeit fiir
uns, uns der Wirklichkeit Gottes im Sprechen zu nihern, denn
Menschen kénnen nicht anders, als mit menschlichen Begriffen
aus eigener menschlicher Erfahrung heraus in die menschli-
che Erfahrung der anderen hineinzusprechen. Bei so einer Rede
kann auch Gott zur Sprache kommen, weil Gott sich immer
schon zuvor selbst in die Welt hinein ausgesprochen hat, in die
Schépfung, in den Menschen und besonders in Jesus Christus.

Die Rede von Gott wird machtvoll, wenn sie an Gott selbst
rihrt. Wenn also nicht nur uber Gott reflektiert, sondern tat-
sichlich er selbst ins Wort gebracht wird. Sie zielt auf eine schon
geschehene oder noch erhoffte Gottesbegegnung. Diese kann
nicht erzwungen, sondern nur geschenkt werden. Die Frage
Wer ist Gott? hat mit Verfiigbarkeit zu tun und ist daher aufler-
ordentlich anspruchsvoll. Gott kann ich nur dann ansprechen,
wenn er es zuldsst, sich fiir mich ansprechbar macht und mir
selbst den Raum der Begegnung erdfinet. Diese Frage ist nicht
mit der Rede zu Gott, dem Gebet, zu verwechseln. Freilich ist
auch fiir Theologinnen und Theologen das Gebet unverzichtbar
und es kann Momente geben, wo fiir einen Lidschlag die eigene
Theologie zum Gebet wird. Auch die betende Begegnung als
Zwiesprache mit Gott kann nicht erzwungen, sondern nur ge-
schenkt werden.

Die Frage nach dem Wer, nach der Identitit Gottes ist eine
Reflexion. Man kann versuchen, die Identitit Gottes denkerisch

zu erreichen. In der christlichen Theologie wird Gott personal

14



1. Gott — der Name

angesprochen als Vater, als Sohn, als Heiliger Geist. Die gott-
lichen Personen sind erfahrbar, am deutlichsten Jesus Christus,
weil die Fragenden heute die Erfahrungen von Menschen aus
fritherer Zeit teilen kénnen. Doch werden zugleich die Gren-
zen deutlich. Was bei der Frage nach Menschen zu Schwie-
rigkeiten fiihrt — dass ich den anderen nicht anders sein lassen
will oder, positiv betrachtet, den anderen nicht vollstindig er-
reichen kann —, das ist noch einmal stirker bei Gott. Wenn die
Begegnung gelingt, wird das Mysterium damit nicht geringer,
sondern grofier.

Menschen bewegen sich aber nicht auf derselben Ebene wie
Gott; daher ist die angemessene Frage nicht Was, wie oder wer
ist Gott?, sondern: Wo ist Gott? Damit wird ein neuer Weg er-
oftnet und eine neue Weise, Fragen zu stellen. Die Wo-Frage
hebt den Unterschied gerade nicht auf. Ich als Mensch gehe auf
die Suche nach Orten. Statt reiner Logik, die von vorgegebenen
Grundsitzen her eine Gotteslehre aufbaut, soll eine Topologie
versucht werden. Welche opoi (griechisch fiir: Orte) oder, latei-
nisch gesagt, welche /oci theologici konnen aufgesucht werden,
um die Gotteserkenntnis und das Nachdenken tber Gott zu
vertiefen? Die Wo-Frage lisst zu, dass Gott sich zeigt, ohne
dass es erzwungen wird. Diese Frage nimmt die Antworten
nicht vorweg, sondern lisst Raum fiir Uberraschungen. Wenn
Gott der ganz Andere ist, dann wird auch die Gotteserkenntnis
ganz anders sein als erwartet. Die Frage ist freilich riskant, weil
sie mit dem Verlassen der gewohnten Wege verbunden ist. Ich

muss mich hinauswagen, meine Sicherheit riskieren und etwas

15



Die Frage nach Gott

Neues aufsuchen. So kann es geschehen, dass die Frage Wo ist
Gort? mich selbst in Frage stellt. Der Gewinn, der mit der Be-
gegnung gegeben ist, der Gottesgewinn, ist nicht sicher. Er kann
nicht erarbeitet werden, sondern ereignet sich, ganz ohne meine
Beteiligung, aus Gnade. Er kann schwer erkauft sein, etwa wenn
Selbsttauschungen entlarvt werden. Ein Ausweichen vor Gott,
wie es die anderen Fragen zulassen, ist auf diesem Weg nicht
mehr méglich.

Augustinus von Hippo (T 430) hat eines seiner beriihmtesten
Werke, die Bekenntnisse (Confessiones), dieser Frage gewidmet.
Schon im beriihmten allerersten Abschnitt des Buches wird
das deutlich: »Grof} bist Du, Herr, und hoch zu preisen, und
grof ist Deine Macht und Deine Weisheit unermesslich. Und
preisen will Dich der Mensch, ein kiimmerlicher Abriss Dei-
ner Schopfung.« Mit einem kunstvollen Gewebe von Zitaten
aus den Psalmen fiihrt er die Leser in diese Suche ein. »Preisen
werden den Herrn, die ihn auch nur suchen.«” Auf den ers-
ten Blick sind die Bekenntnisse eine groflartige Autobiogra-
phie. Aber diese Beobachtung wird bei der nichsten Gelegen-
heit schon wieder gestort. Der Text beginnt als Dialog mit Gott.
Die Schrift lehrt zu beten. Daran hindert den Menschen seine
eigene Verginglichkeit und Begrenztheit. Die beiden grofien
augustinischen Themen finden sich hier: die Grofle Gottes und
die sindige Kleinheit des Menschen. Dazu muss der Mensch
um Gott wissen und ihn finden. Deshalb formuliert Augusti-
nus hier die Fragen: Wo ist Gott? und: Wie kann ich Ihn fin-
den? Dieses Suchen bindet die ganze Ordnung des Daseins, die

16



1. Gott — der Name

ganze Schopfung mit ein. Es geht bei Augustinus immer um

das Ganze der erfahrbaren Welt und um Gott, nicht weniger.

1.3 Anniherung an die Gottesrede

Es geht also um eine methodische theologische Rede von Gott.
Gott selbst wird bewusst zum Gegenstand gemacht. Die Theo-
logie setzt den Glauben an Gott voraus. In einem christlichen
Verstindnis baut sie auf das Offenbarungszeugnis auf, das in
der Heiligen Schrift enthalten ist und durch die Tradition ver-
mittelt wird.

Fir eine christliche Gotteslehre ist diese Ausgangsthese noch
um einen Gedanken zu erweitern. Zur Rede steht nicht irgend-
ein Gott unter vielen oder eine abstrakte philosophische Got-
tesvorstellung. Schon die frithe Kirche hatte ein Bewusstsein fiir
die notwendigen Voraussetzungen einer christlichen Gottes-
lehre. Daraus ergibt sich eine zweite Voraussetzung. Die Glau-
bensbekenntnisse der Alten Kirche formulieren sie als Krite-
rium fiir die richtige Auslegung der Schrift: der Glaube an den
drei-einen Gott. An Gott, den Vater, den Sohn und den Heili-
gen Geist zu glauben, stellt die Mitte des christlichen Bekennt-
nisses dar, das die Christinnen und Christen der unterschied-
lichen Konfessionen vereint.

Die Gotteslehre steht in der Mitte der Theologie. Jede Theo-
logie muss, wie es dem Wortlaut Theo-Logie, »Rede von Gott,

entspricht, Gottesrede sein. Alle ihre Themen bauen auf die

7



Die Frage nach Gott

Gotteslehre auf. In diesem Buch wird sie explizit gemacht. Der
erste Teil umreiflit Kontexte und Fragestellungen der Gottes-
lehre. Ausgehend von der konkreten Situation der Theologie in
der Welt von heute wird nach Ausgangspunkten fiir eine Reise
durch die méglichen Orte der Gotteserkenntnis gesucht. Dabei
gibt es Umstinde, welche die Erkenntnis erschweren, etwa die
Auseinandersetzungen mit dem Atheismus oder mit sikularen
Strémungen; andererseits gibt es positive Momente, die Mog-
lichkeiten einer Gotteserkenntnis aus der Schopfung oder die
Begegnung mit anderen Religionen. Der bevorzugte Ort fir
die Theologie schlechthin ist die Heilige Schrift. Sie ist Nieder-
schlag der Offenbarung, trigt gewissermaflen das Wort Gottes.
Dabher ist fiir eine spezifisch christliche oder judisch-christliche
Gotteslehre zunichst die Heilige Schrift zu befragen. Das ge-
schieht im zweiten Teil. Die Rede von Gott wird hier immer als
Rede vom Dreifaltigen verstanden. Dabei sind wir wie Zwerge,
die auf den Schultern von Riesen sitzen, wie in der mittelalter-
lichen Theologie gesagt wurde.® Wir verdanken den friiheren
christlichen Generationen sehr viel. Daher gilt es die Stationen
der Trinititstheologie in der Geschichte aufzusuchen und dann

gezielte Fragen zu stellen.

18



