
Thomas Brose / Holger Zaborowski (Hg.)

Konrad Feiereis

Philosoph, Theologe und Priester in der ostdeutschen
Diaspora

Matthias Grünewald Verlag



Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenüber unserer Umwelt
bewusst. Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von
wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung unserer natürlichen
Lebensgrundlagen an. Näheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe
Patmos auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben
Übereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR)
stellen wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfüllen. Näheres dazu
auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur
Produktsicherheit wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten
© 2026 Matthias Grünewald Verlag
Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern
www.gruenewaldverlag.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlagabbildung: © Kerstin Groh, Erfurt
Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern
Druck: CPI books GmbH, Leck
Hergestellt in Deutschland
ISBN 978-3-7867-3349-2



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

„Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.“
Katharina Seifert im Gespräch mit Konrad Feiereis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Bischof Gerhard Feige
Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad
Feiereis (1931−2012)
Glauben und Denken in der Diaspora . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

Sebastian Holzbrecher
Sentire cum ecclesia
Konrad Feiereis im Spannungsfeld des ostdeutschen Katholizismus . . . . . 31

Josef Pilvousek
Glauben und Denken in der Welt von heute: Professor Dr. Konrad
Feiereis
Kirchengeschichtlicher Überblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47

Thomas Brose
Von Gott reden in säkularer Gesellschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59

Michael Gabel
Dialogbereites Christentum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73

Eberhard Tiefensee
Die Umprägung des christlich-marxistischen Dialogs in eine Ökumene
mit den weltanschaulich Indifferenten in der Zeit nach 1989 . . . . . . . . . . 105

Reinhard Grütz
Konrad Feiereis – ein persönlicher Rückblick und ein historischer Blick
auf „die katholische Theologie in der DDR“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 139

Stephan Wolf
„Haben wir doch so viele von denen, die Dich trafen.“
Konrad Feiereis, ein Philosoph aus der DDR, den die offiziöse DDR-
Philosophiegeschichtsschreibung eigentlich nicht kennen will . . . . . . . . . . . 147

Die Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

Inhalt 5



Vorwort

Der Priester, Theologe und Philosoph Konrad Feiereis (1931–2012)
gehört zu den wichtigsten intellektuellen Figuren der katholischen
Kirche in der DDR. Als Professor am Philosophisch-Theologischen
Studium in Erfurt hat er zur Zeit der kommunistischen Diktatur und
nach der Wiedervereinigung Generationen von Theologinnen und
Theologen geprägt. Unter seiner Federführung konnte sich im Lauf
der Zeit eine regelrechte „Erfurter Schule“ mit religionsphiloso-
phisch-ideologiekritischem Schwerpunkt entwickeln. Von Studie-
renden verlangte er dabei, stets auch die „Andern“, die Nichtchristen
und Atheisten, aber auch Künstlerinnen und Schriftsteller, im Blick
zu behalten und ihre Standpunkte ernst zu nehmen. Maßgeblich hat
er sich selbst am Dialog zwischen Christentum und Marxismus und
an der Auseinandersetzung mit dem Atheismus beteiligt. Als Seel-
sorger hat er die christliche Botschaft in die Gegenwart übersetzt und
auch in widrigen Zeiten von der Hoffnung, die Christinnen und
Christen trägt, Zeugnis abgelegt.

Dieser Band führt aus persönlicher und wissenschaftlicher Per-
spektive in Leben und Werk dieses faszinierenden Denkers und
Grenzgängers ein und zeigt seine historische Bedeutung. Der Band
geht zurück auf eine Tagung, die am 05. Mai 2022 in Erfurt stattfand.
Für die großzügige Unterstützung bei der Durchführung dieser Ta-
gung und bei der Publikation dieses Bandes danken wir dem Bistum
Erfurt, dem Bistum Görlitz, dem Katholischen Forum im Land Thü-
ringenm, dem Freundeskreis der Katholisch-Theologischen Fakultät
Erfurt e.V. und der Universität Erfurt sehr herzlich.

Volker Sühs vom Matthias Grünewald Verlag wie auch allen
Autoren und Dr. Katharina Seifert, die das in diesem Band wieder-
abgedruckte Gesprächmit Konrad Feiereis führte, möchtenwir einen
herzlichen Dank für die angenehme und gute Zusammenarbeit
aussprechen. Wir hoffen, dass dieser Band das Interesse an Konrad
Feiereis als einer wichtigen Stimme des Katholizismus zur Zeit der
zweiten deutschen Diktatur weckt und zu einer vertieften Ausein-
andersetzung mit seinem Denken führt.

Berlin und Erfurt, am 14. Januar 2026, dem 95. Geburtstag von Konrad Feiereis

Thomas Brose und Holger Zaborowski

Vorwort 7





„Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.“

Katharina Seifert im Gespräch mit Konrad Feiereis1

Dass sich im Herbst 1989 in der DDR eine „Friedliche Revolution“
ereignete und nicht bloß eine „Wende“ stattfand, ist in wesentlicher
Weise Verdienst der Ökumenischen Versammlung für Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schöpfung. Diese hatte sich – als Zu-
sammenschluss von 19 Kirchen- und Glaubensgemeinschaften – be-
reits 1988 in ökumenischer Verbundenheit mit Stationen in Dresden
und Magdeburg auf den Weg gemacht, um gesellschaftspolitische
Verantwortung wahrzunehmen und den Herrschenden den Spiegel
vorzuhalten. Wie Konrad Feiereis im Gespräch erläutert, war es ein
zentrales Zeichen der Zeit, dass sich die Katholische Kirche in der
DDR an diesem „konziliaren Prozess“ beteiligte. Der sich im Neuen
Forum, in Parteien und Runden Tischen immer stärker formierende
Protest schöpfte wesentlich aus dem Fundus der am 30. April 1989
verabschiedeten Texte der Ökumenischen Versammlung. „Keine
Gewalt!“ wurde bei allen Demonstrationen zum Motto der Stunde.

Katharina Seifert: Herr Professor Feiereis, Sie haben in der Kommission 1 an
der „Theologischen Grundlegung“ für die Ökumenische Versammlung
mitgearbeitet. Warum kam es zu einer theologischen Grundlegung?

Konrad Feiereis: Wir haben nichts Vergleichbares vorgefunden, um
unsere Situation mit einem theologischen Papier zu beschreiben und
um eine Grundlegung für die praktische Arbeit zu haben. Es war die
Spannung auszuhalten zwischen biblischen Aussagen, die ökume-
nisch auch annehmbar sein mussten, und den Versuchen, einen ge-
reinigten Sozialismus als Gegenmodell zu entwerfen. Diese Span-
nung verkörperte sich in der Person von Propst Falcke. Er hat den
Entwurf für die ,,Theologische Grundlegung“ angefertigt, und wir
haben darüber diskutiert.

In den ersten Entwürfen kam die Idee eines verbesserungsfähigen
Sozialismus sehr stark zur Sprache. Gerade Propst Falcke wollte die

1 Das Gespräch von Katharina Seifert mit Konrad Feiereis über die Ökumenische
Versammlung für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung wurde am
18. April 1995 geführt. Es erschien erstmalig in: Katharina Seifert, Durch Umkehr zur
Wende. Zehn Jahre Ökumenische Versammlung in der DDR – eine Bilanz, Leipzig 1999, 103
−111.

„Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.“ 9



Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen und wieder an
den Ursprung ihrer Lehre erinnern, um zu zeigen, dass das Evan-
gelium auch für eine gerechte Gesellschaft ist. Dadurch entstanden
unter den Mitgliedern der Arbeitsgruppe heftige Diskussionen. Da
aber jeder sich den besseren Argumenten gegenüber aufgeschlossen
zeigte, fanden wir am Ende stets den notwendigen Kompromiss.

Aus den Gemeinden kamen viele tausend Antworten und Stel-
lungnahmen. Vielfach hatten sich dort Gruppen gebildet – für Frie-
den, Menschenrechte und Bewahrung der Schöpfung –, die den
Boden für die Diskussion über den Zustand unserer Gesellschaft
schon bereitet hatten. Mit ihnen haben wir zusammengearbeitet.
Viele Pfarrgemeinden mit ihren Gruppen haben diese Gedanken
aufgegriffen und haben sich an den Diskussionen beteiligt. Dieser
ganze Prozess setzte ein bewunderungswürdiges Engagement aller
Beteiligten voraus: Anschreiben andieGemeinden, Rücklauf vonden
Gemeinden und die Verarbeitung der Anliegen in den Kommissio-
nen. Wenn man diese Texte heute liest und die damalige kritische
Situation vor Augen hat, mußman denMut der Christen in der DDR-
Gesellschaft bewundern. Und dieser Mut war doch mit ausschlag-
gebend, dass sich dann diese Versammlung nicht mehr den Forde-
rungen des Staates gebeugt hat. Die kirchenpolitische Seite ist dabei
noch mal ein ganz eigener Aspekt.

Katharina Seifert: Drei Optionen wurden aufgestellt: die vorrangige Option
für die Armen, die vorrangige Option für die Gewaltfreiheit und die vor-
rangige Option für den Schutz und die Förderung des Lebens. Welche Be-
deutung kommt den drei Optionen zu?

Konrad Feiereis: Wir haben nach den drei Optionen gesucht. Die
Optionen, die in unserem theologischen Papier enthalten sind, sind
gleichsam der Kern- und Mittelpunkt des Papiers. Wir haben diese
Optionen biblisch zu begründen versucht und wollten dann aber mit
der Sprache der Zeit und unserer Umwelt das alles den Menschen
auch außerhalb der Kirche nahebringen. Das sollte also über die
Schemen West- oder Ostorientierung, kommunistenfreundlich oder
kommunistenfeindlich, sozialismusfeindlich oder sozialismus-
freundlich hinausgehen. In der Gorbatschow-Ära löste sich das
Denken innerhalb der weltanschaulichen Blöcke zusehends auf, es
gab Ansätze zu einem echten Dialog.

Propst Falcke ist Karl Barth-Schüler, das spielte auch eine Rolle. Er
gehörte zu denen, die sich nie entmutigen ließen, einen Dialog zu

10 Katharina Seifert im Gespräch mit Konrad Feiereis



führen mit den gutwilligen Marxisten, ohne sich vereinnahmen zu
lassen. Die Formulierung „Kirche im Sozialismus“ bot Anlass zu
vielfältiger Auseinandersetzung, ebenso die Frage, welches Ver-
ständnis von „Sozialismus“ mit christlichem Selbstverständnis ver-
einbar sei. Wir sollten nicht nur gutwillige Marxisten ansprechen,
sondern auch die vielen, die mit dem Christentum und mit dem
Marxismus nichts mehr zu tun hatten. Es ging uns um dieMenschen,
welche eine gesellschaftliche Veränderung wollten.

Katharina Seifert: Welche anderen Werte würde man heute aufzählen oder
gelten sie noch in gleicher Dringlichkeit?

Konrad Feiereis: Die Optionen sind nach wie vor gültig. Ich habe bis
jetzt niemanden gefunden, der bessere Vorschläge gemacht hätte.

Katharina Seifert:Wurde über Freiheit genug nachgedacht? Kam der Begriff
Freiheit überhaupt vor?

Konrad Feiereis: Der Begriff der Freiheit, so meine ich, hat eine große
Rolle gespielt. Alle Forderungen, die an die bestehende Gesellschaft
und die verantwortlichen Politiker dieser Gesellschaft gestellt wur-
den, hingen mit dem Freiheitsverständnis zusammen und damit mit
den Menschenrechten, mit der Behandlung des Menschen in der
Gesellschaft, mit der Gleichberechtigung undmit derWahrnehmung
seiner Rechte im Bildungswesen.

Ich glaube, dass im Zusammenhang mit dem Thema Gerechtig-
keit und auchmit den anderen sehr konkret abgefassten Papieren der
Begriff der Freiheit doch grundlegend gewesen ist, wenn auch noch
nicht im Sinne eines Freiheitsverständnisses der westlichen Gesell-
schaft, das weltanschauliche Pluralität voll bejaht; das stand noch im
Hintergrund. Hier musste erst einmal eine ganz andere Stufe er-
klommen werden. Es ging um die Gleichberechtigung der Christen
und dieNichtdiskriminierung derer, die nicht den Staat bejaht haben.
Darum ging es zuerst und noch nicht um die Entfaltung der Freiheit
im Sinne der Aufklärung oder überhaupt des abendländischen Ver-
ständnisses. Bei der Ökumenischen Versammlung wurde mehr von
der Bibel her argumentiert und von deren Menschenbild.

In den zwölf Papieren begegnete uns das breite Spektrum unserer
gesellschaftlichen Situation und deren Defizite vor der Wende. Eine
Darstellung der Geschichte der Menschen und ihres Lebens in der
DDR sollte auf diese Texte Bezug nehmen. Das waren unsere Nöte,

„Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.“ 11



das war der konkrete Alltag der Menschen. Und hierin suchten wir
zuerst die Veränderung der Gesellschaft, einen gesamtgesellschaft-
lichenDialog. Eswar also ein letzter Versuch,mit denMächtigen oder
einsichtigen Leuten unter den Machthabern zu reden. Anders war
Veränderung nicht vorstellbar. Wir wussten, dass Bemühungen zur
VeränderungdurchMilitär undGewalt beendetwerdenkonnten,wir
hatten andererseits Hoffnung geschöpft durch die Perestroika Gor-
batschows und durch die Entwicklungen in Polen seit 1980. Neue
geistige Strömungen waren spürbar, wir wollten diese Entwicklung
durch unsere Texte verdeutlichen.

Katharina Seifert: In der „Theologischen Grundlegung“ steht: „Dabei
werden wir vor neue Fragen gestellt, die ohne Beispiel in der Geschichte sind
und auf die daher die Lehrtraditionen unserer Kirchen keine Antwort ge-
ben.“ Gilt das so für die katholische Kirche, besonders im Blick auf die
Soziallehre mit ihren Enzykliken?

Konrad Feiereis: Wir bemühten uns, über unseren engen DDR-Ho-
rizont hinauszublicken. Wer über die Bewahrung der Schöpfung
nachdenkt, weiß, dass es nicht wie bisher weitergehen kann. Uns
stand auch der Nord-Süd-Konflikt vor Augen. Niemand kann die
Augen davor verschließen, dass es ohne die Bereitschaft zum Teilen
keine Zukunft für uns alle geben wird. Doch gibt es keine einfachen
Antworten auf diese schwierigen Fragen. Ein Vergleich der katholi-
schen mit der evangelischen Soziallehre kann jedoch zeigen, dass es
mehr Übereinstimmungen als Unterschiede gibt. So bestand damals
unserHauptanliegen darin,mit einer einzigen christlichen Stimme zu
sprechen. Wir haben in beiden Kirchen sehr darunter gelitten, dass
die Verantwortlichen zur Zeit des DDR-Regimes so gut wie keine
gemeinsamen Stellungnahmen zu gesellschaftlichen Fragen heraus-
gegeben haben,wie es in der alten Bundesrepublik geschehen ist. Das
hing zum Teil auch mit der politischen Einstellung der Kirchenlei-
tungen zusammen. Es lag leider auch am Verständnis des Bischofs-
amtes seitens unserer katholischen Kirchenleitung.

Katharina Seifert: In der „Theologischen Grundlegung“ steht: „In den Be-
schlüssen unserer Ökumenischen Versammlung haben wir das Handeln
beschrieben, zu dem sich Gott mit uns verbündet hat.“ Wollte man seinen
eigenen Ideen und Forderungen theologischen Nachdruck verleihen?

12 Katharina Seifert im Gespräch mit Konrad Feiereis



Konrad Feiereis: Man könnte das so interpretieren. Unser Aus-
gangspunkt lag aber zuerst darin, die biblische Begründung für diese
Optionen zu benennen. Die Bejahung der Optionen bedeutete für uns
nichts anderes als Glaubensgehorsam gegenüber biblischen Forde-
rungen, angewandt auf unsere Zeit. Die Suche nach dem Willen
Gottes stand im Vordergrund, nicht die Legitimation irgendeiner
politischen Forderung durch die Bibel.Wir bemühten uns ummutige
und klare Formulierungen und zugleich darum, den Menschen für
ihr Handeln Mut zu machen. Die aus der Bibel gewonnene Motiva-
tion stand im Vordergrund, nicht das Denken in Kategorien einer
politischen Partei oder gesellschaftlichen Gruppe. Wir suchten au-
ßerdem eine Ermutigung für das eigene Gewissen; es sollte sich an
der Bibel orientieren.

Wir waren uns eigentlich sicher, dass Gott uns beisteht. Die Ge-
schichte hat uns ja Recht gegeben.Wir dürfen nicht vergessen,welche
Ängste durch die nicht vorhersehbaren Prozesse bei denen ausgelöst
wurden, die das Staat-Kirche-Verhältnis nur unter dem Aspekt von
Strategie und Taktik sahen. Einer der führenden Kirchenprälaten hat
mich am 29. August 1989 – als die Ökumenische Versammlung längst
Geschichte war –, im Staatssekretariat für Kirchenfragen – so steht es
in dessen Akten – als jemanden bezeichnet, der sich „auf der Welle
von Phantastereien der Ökumenischen Versammlung“ bewege, dem
„die Einordnung seines theologischen Wissens in einen breiteren
geistigen und gesellschaftlichen Hintergrund“ fehle und der dazu
neige, „in einzelnen Fällen persönliche Vorstellungen über Grund-
positionen der katholischen Kirche in der DDR zu stellen“.

Ich sehe diesen Prälaten noch vor mir, wie er zu Beginn der
Ökumenischen Versammlung die Hände über dem Kopf zusam-
menschlug, als er die „Zeugnisse der Betroffenheit“ vernahm, die im
Eröffnungsgottesdienst der Ökumenischen Versammlung vorgetra-
genwurden unddeutlicheAussagen über dieDDR-Wirklichkeit zum
Ausdruck brachten: Wie kann man denn?! Er war voller Angst dar-
über, dass sich hier etwas vollzog, das seiner Kontrolle entglittenwar,
und fürchtete die Repressalien der Machthaber.

Katharina Seifert: „Schalom“ sollte der alle drei Themenbereiche – Ge-
rechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung – umfassende Begriff
sein. Kann man Theologie von einem einzigen Begriff her aufbauen?

Feiereis: Wir haben versucht, eine möglichst klare Konzeption zu
finden, die ökumenisch tragbar war. Gerechtigkeit, Rechtfertigung

„Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.“ 13



vor Gott, war auch im Gespräch, da gab es auch verschiedene Aus-
einandersetzungen, besonders zwischen protestantischen Theolo-
gen, wenn sie einerseits der Kirche der Union, andererseits einer lu-
therischen Landeskirche angehörten. Die Auffassungen über die
Zwei-Reiche-Lehre divergierten besonders stark.Wir fürchteten, hier
in solche Diskussionen zu geraten, die kein Ende und keine Klärung
hätten finden können und die auch einem einfachen unbedarften
Menschen nicht mehr verständlich zu machen war. Wir suchten und
fanden eine einheitliche theologische Konzeption für die zwölf Pa-
piere. Ihr sollte jeder Christ, der Mitglied der Ökumenischen Ver-
sammlung war, aus Überzeugung zustimmen können.

Katharina Seifert: Oder war es das Anliegen, den sozialistischen Friedens-
begriff auszuhebeln, zu überholen, wenn nicht gar auszuhöhlen?

Feiereis: Ich möchte sagen, das spielte am Anfang bei der ,,Theolo-
gischen Grundlegung“ überhaupt keine Rolle, sondern es wurde das
Friedensverständnis im Marxismus gleichsam vor den Spiegel des
biblischen Schalom-Verständnisses gestellt, um dann das Richtige
oder die Sehnsucht der Menschen nach Gerechtigkeit und Ausgleich
vonGütern benennen zukönnen. SowurdedanndieVereinnahmung
des Begriffes und der Menschen, die unter diesem Begriff geschah,
vom biblischen Verständnis her entlarvt.

Es war keine Auseinandersetzung, sondern eine Überholung
dieses Begriffes auf der tieferen Grundlage der Bibel. Wir hatten es ja
auch nicht nötig, beim Marxismus eine Anleihe zu machen. Im Vor-
dergrund stand die Erfahrung, dass dieMenschen vonNatur aus eine
Sehnsucht nach Frieden haben, die sich u. a. auch in sozialistischen
Träumen artikuliert hat. Die Bibel stellt dieses naturhafte Verlangen in
einen ganz anderen Zusammenhang. Es gibt keinen Frieden der
Menschen untereinander ohne einen Frieden desMenschen mit Gott.
Auf diese Weise war es uns auch möglich, Kritik zu üben an dem
Missbrauch des Begriffs „Frieden“ durch die Ideologie der Kom-
munisten.

Katharina Seifert: Wäre die Schalomtheologie in einen veränderten Sozia-
lismus besser zum Tragen gekommen?

Feiereis: Hier muss man spekulieren. Der reale Sozialismus war nicht
veränderbar und ist von der Geschichte überholt worden.

14 Katharina Seifert im Gespräch mit Konrad Feiereis



Katharina Seifert: Im Text steht: „Die biblische Umkehrbotschaft, wie wir sie
vor allem aus dem Munde Jesu hören, ist ein Schlüsselwort für die Bewäl-
tigung der skizzierten globalen und lokalen Situation.“ Entspricht das der
biblisch gemeinten Metanoia, wie Jesus sie versteht und fordert?

Konrad Feiereis: Ich glaube, dass wir das so intendiert hatten. Me-
tanoia, das müsste doch auch aus dem theologischen Zusammen-
hang des ersten Papiers deutlich werden, bedeutet wirklich eine
Wende des Menschen, eine Umkehr bis in seinen innersten Kern.
Nach unserer Sicht haben wir die Frage des Überlebens eben ab-
hängig gemacht von der Umkehr des Menschen zu Gott hin. Man
könnte auch umgekehrt argumentieren: Weil wir die Umkehr des
Menschen zu Gott gerade für unsere Zeit für notwendig erachtet
haben, hatten wir auch den Mut, die praktischen Folgerungen zu
formulieren und dadurch den Zusammenstoß mit dem Staat zu ris-
kieren. Eswar also nicht gedacht an eine politischeGruppierung, eine
politische Instrumentalisierung der Ökumenischen Versammlung,
sondern es war der Versuch einer Beurteilung der Gesellschaft unter
dem Gesichtspunkt der Metanoia. Diese Frage ist jedem Menschen
gestellt, ob er nun Christ ist oder nicht. Es ist eine Frage des indivi-
duellen Gewissens, nicht der Zugehörigkeit zu einer Konfession.

Katharina Seifert: Die katholische Kirche hatte sich zunächst für den Be-
obachterstatus entschieden. Welche theologischen Gründe gab es, dass sie
sich relativ spät für die volle Teilnahme entschied?

Konrad Feiereis: Theologische Gründe dafür sind uns eigentlich nie
bekanntgeworden. Ich habe auch keine Formulierung dieser Art
kennengelernt. Wir wussten, dass eine zu enge ökumenische Zu-
sammenarbeit mit dem Ziel einer gesellschaftlichen Veränderung
innerhalb wie außerhalb der Kirchen mit Ängstlichkeit betrachtet
wurde, besonders dort, wo Kirchenpolitik betrieben wurde. So sollte
gerade die katholische Kirche für den Staat immer als ,,berechenbar“
gelten. Und keiner konnte 1987 – in diesem Jahr wurde Honecker in
der Bundesrepublik empfangen – wissen, was am Ende dabei her-
auskommen würde. Im Vordergrund stand merkwürdigerweise
nicht zuletzt die Furcht, die Ökumenische Versammlung könnte
politisch im Sinne des Regimes instrumentalisiert werden, nicht zu-
letzt durch die Blockpartei CDU.Diese Besorgnisse konntenwir nicht
nachvollziehen. So fiel uns ein Stein vom Herzen, als die Berliner
Bischofskonferenz am 1. Dezember 1987 den Beschluss fasste, Dele-

„Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.“ 15



gierte und Berater zur Ökumenischen Versammlung zu entsenden.
Vielleicht wurde diese Angst zuvor bewusst von denen innerhalb der
Kirche geschürt, welche diese Versammlung prinzipiell ablehnten.
DieseAngst hattenwir in den 70er Jahren, sie erschien uns aber zu der
Zeit, als wir die Versammlung vorbereiteten, als absurd.

Katharina Seifert: Wen meinen Sie mit „uns“?

Konrad Feiereis: Die Teilnehmer der Ökumenischen Versammlung,
Delegierte wie Berater. Man kannte und vertraute sich, diese Furcht
war also unberechtigt und unverständlich. Es waren etwa zehn
Teilnehmer, die vonderOst-CDUkamen. KeinAntrag, der von dieser
Gruppe kam, hatte Aussicht, Mehrheit zu finden, keiner von diesen
Leuten wurde mit wichtigen Aufgaben betraut.

Wir sollten nicht vergessen, dass unsere Bischöfe die zwölf Be-
schlüsse im Sommer 1989 ohne Zögern bestätigt haben und den
Gemeinden empfahlen, sie im Alltag zu realisieren. Das war eine
großzügige und entschiedene Handlungsweise. Theologische Be-
denken wurden nicht mehr geäußert. Man vertraute auch der Kom-
mission 1,welchedie „TheologischeGrundlegung“ erstellt hatte, dass
sie keine Texte billigenwürde, die gegen katholische Überzeugungen
hätten gerichtet sein können.

Katharina Seifert: Seit dem Verfassen der Texte sind nun schon einige Jahre
vergangen. Was gilt von den Texten heute noch? Wo sind sie heute noch
relevant?

Konrad Feiereis: Sie sind kaum relevant in dem Sinne, dass sich heute
einzelne oder Gruppen an ihnen orientieren würden. Sie sind
gleichsam untergegangen in dem Strudel der geschichtlichen Ereig-
nisse. Sie fanden auch in Westdeutschland nur geringen Nachhall,
weil man sich dort den konkreten Hintergrund für diese Texte und
Formulierungen nach der Wende kaum noch vorstellen konnte.

Katharina Seifert: Welche Bedeutung hatte Ihrer Meinung nach die Öku-
menische Versammlung für die demokratische Entwicklung?

Konrad Feiereis: Bei uns hier im Osten sind führende Leute der
Ökumenischen Versammlung dann in die Politik gegangen. Da sind,
glaube ich, diese Papiere wirksam geworden noch bis zur Vereini-
gung; also imDemokratischen Aufbruch, oder imNeuen Forum und

16 Katharina Seifert im Gespräch mit Konrad Feiereis



in anderen Gruppierungen, wie auch in der SPD. Manchmal sind bis
hinein in die Parteiprogramme Formulierungen aus der Ökumeni-
schen Versammlung erkennbar. Die Anliegen der Ökumenischen
Versammlung mündeten ein in den Prozess der Wende und damit in
die demokratische Vielfalt und Unterschiedlichkeit der politischen
Gruppierungen oder Parteien.

Die Grundanliegen unserer Texte und deren Forderungen bleiben
in ihrem Kern weiterhin aktuell. In den Texten von Dresden wie in
denen von Königstein und Stuttgart wurden erstmals – wenn auch
nur umrisshaft – Modelle einer ökumenischen Sozialethik erstellt.
Das Menschenbild, das diesen Texten vorausliegt, ihre theologischen
und sozialethischen Prinzipien behalten ihre Gültigkeit auch in un-
serer heutigen Gesellschaft. Zwar ist es richtig, daß aus der Berg-
predigt heraus keine Parteipolitik abgeleitet werden darf; doch darf
man die Bibel nicht so auslegen, als richte sie ihre Forderungen nur an
die Frommen, weshalb sich die Politik nicht an der Bergpredigt zu
orientieren brauche. Christen müssen den Mut aufbringen, aus ihrer
Sicht der Welt und des Menschen Konsequenzen zu ziehen und die
Probleme und Defizite der Gesellschaft beim Namen zu nennen.

Ich bin davon überzeugt, dass der Prozess der Ökumenischen
Versammlung wesentlich zum politischen Umbruch beigetragen hat.
Nirgendwo sonst in der DDR-Gesellschaft gab es vergleichbare
Gruppierungen oder geistige Strömungen. Zahlreiche Literaten und
Künstler in der DDR, die einen Wandel der Gesellschaft wollten,
waren zuvor ausgebürgert worden, sie waren ausgewandert oder
hatten Publikationsverbot. Die wenigen Mutigen im Land, deren
kritische Einstellung auch den Christen Hoffnung gab – ich denke
z.B. an Christa Wolf, Günter de Bruyn, Stefan Heym oder Christoph
Hein – beabsichtigten nicht, eine politische Richtung ins Leben zu
rufen, umdieDDR abzuschaffen. So fand das neue politische Denken
zuerst in den kirchlichen Gruppen eine Heimstatt.

Die Akzeptanz der Kirchen in der Gesellschaft war erstaunlich
hoch. Sie boten den Bürgern jenen Freiraum, der ihnen in der von der
Partei dominierten Gesellschaft verwehrt war. Hier konnten sie ihre
Sorgen loswerden – denken wir nur an die Probleme von Schule und
Bildung, aber auch an die Militarisierung der Jugend und der Ar-
beiterschaft –, hier war es möglich, von einer andersgearteten Zu-
kunft zu träumen. Es ist unbestritten, dass die wesentlichen Impulse
von evangelischen Persönlichkeiten undGruppen ausgegangen sind,
welche dann in die katholischen Gemeinden hineingewirkt haben.
Andererseits waren in denGruppen, die sich für Frieden, Bewahrung

„Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.“ 17



der Schöpfung undMenschenrechte eingesetzt haben, vonAnfang an
auch katholische Christen zu finden. Warum soll man den Vergleich
mit der Befreiungstheologie scheuen? Wie diese in der Zwei-Drittel-
Welt den Blick auf die Armen und Ausgegrenzten gelenkt hat, so
rückte dieÖkumenischeVersammlung die reale Situation in derDDR
indas Bewusstsein. Entsprechend großwarenVertrauenundRespekt
der Mehrheit der Nichtchristen den Kirchen gegenüber. Die Men-
schen fanden sich in den Postulaten der Ökumenischen Versamm-
lung wieder; sie strömten im Herbst 1989 in die Kirchen.

Wir müssen jetzt darüber nachdenken, warum das Ansehen der
Kirchen in der Gesellschaft im Schwinden ist. Haben wir uns zu sehr
den neuen Strukturen angepasst, ist es die Sicht der Kirche als Insti-
tution, die den Blick des Außenstehenden bestimmt, ist es unsere
Sprache, welche den Menschen unserer Zeit nicht mehr erreicht?
Fürchten sie sich vor einer erneuten Vereinnahmung? Der Weg der
Christen und ihrer Kirchen in die Zukunft kann nur der Weg des
Dienens sein: Sie sind nicht um ihrer selbst willen da, sondern der
Menschen wegen.

Katharina Seifert: Herr Professor Feiereis, ich bedanke mich ganz herzlich
für das Gespräch.

18 Katharina Seifert im Gespräch mit Konrad Feiereis



Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an
Konrad Feiereis (1931−2012)

Glauben und Denken in der Diaspora

Bischof Gerhard Feige

„Wie kannman heutzutage eigentlich noch an Gott glauben?“Dieser
Frage hatten sich die Christen in der DDR und anderswo im ehe-
maligen Ostblock jahrzehntelang in verschärfter Form zu stellen. Zur
herrschenden marxistisch-leninistischen Ideologie gehörte als We-
senszug ein sich wissenschaftlich gebender Atheismus, der das ge-
samte individuelle und gesellschaftliche Leben immer mehr prägen
sollte. Um diese Entwicklung voranzutreiben, wandte man trotz der
verfassungsmäßig garantierten Zusage freier Religionsausübung
ohne Weiteres auch psychischen und physischen Druck an. Syste-
matisch wurde versucht, alle Beeinflussungsmöglichkeiten – vom
Kindergarten bis zum Altersheim – auszunutzen. Wer sich in einem
solchen Klima als „gläubig“ bekannte, musste mindestens damit
rechnen, als rückständig belächelt zu werden. Nur an wenigen Orten
konnte man lernen, sachkundigen Widerstand zu leisten. Für mich
war das anfänglich die katholische Heimatgemeinde mit ihrer
Glaubensunterweisung für Kinder und Jugendliche, dann aber vor
allem die Hochschule des Erfurter Priesterseminars mit ihrem phi-
losophisch-theologischen Lehrangebot.

Von zwei Vorlesungen, die sich im Sommersemester 1972 und im
Wintersemester 1975 direkt mit dem Marxismus-Leninismus aus-
einandersetzten, besitze ich noch heute Mitschriften. Wenn meine
damaligen Lehrer und späteren Kollegen, die Professoren Erich
Kleineidam und Konrad Feiereis, dafür auch – sicher bewusst – so
relativ harmlos klingende Titel wie „Hegel und seine Schule“ oder
„Hauptprobleme der Gegenwartsphilosophie“ wählten, so bargen
ihreAusführungen für dieseZeit doch gehörigenZündstoff. Dankbar
werden sich immer noch viele daran erinnern. Neben ihrer Klarheit
im Denken zeichnete sie aber auch eine große Menschenfreundlich-
keit aus. Beides machte sie – auf je eigene Art – sehr sympathisch.

Was Professor Feiereis betrifft, so fand dies z. B. bei dem 1975
durch unser Semester gestalteten Sommerfest – einer traditionell

Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad Feiereis 19



kabarettistischen Veranstaltung – seinen Ausdruck in folgender Be-
schreibung, die einer feinsinnig gestalteten Collage beigefügt war:

Konni, der Gestickte: Hier handelt es sich um eine Nonnenstickerei
aus dem Hohen Mittelalter. Der Dargestellte soll laut gewisser An-
nalen ein Konrad aus den Vorhöfen Erfurts sein. Es wird ihm nach-
gesagt, er sei ein sanktionierter Antiexeget und Vielfaltigkeitsphilo-
soph. Die gestickten Schmisse im Gesicht geben dieser Sage eine ge-
wisse Berechtigung, zeugen sie doch von Kampfeifer und mutig
hingenommenen Gegenschlägen; ob die Lichte des Haares ebenfalls
auf diese Anstrengungen zurückzuführen sind, war nicht zu ermit-
teln.

Jener so charakterisierte Konrad Feiereis hatte in einer Vorlesung am
18.10.1973 – von uns Studenten für die Nachwelt akribisch festge-
halten – selbst gesagt: „Mir fehlen die Haare, um als Hippie nach
Amerika zu gehen.“ Und am 24.11.1973 stellte er auch noch – sich
nicht ausgenommen – fest: „Ein Gelehrter der Philosophie ist ein gar
wunderlicher Mann.“

Auch wenn ich kein Philosoph geworden bin, sind die Erkennt-
nisse und Anregungen, die ich durch Konrad Feiereis während
meines Studiums mit auf den Weg bekommen habe, doch nicht
wirkungslos verpufft. Hin und wieder konnte ich sie sogar aus-
drücklich anwenden. Drei Beispiele mögen das verdeutlichen.

Zur Grundfrage der Philosophie und ihren Folgen

In oberen Schulklassen oder beim Studium an Berufs- und Hoch-
schulen war es zu DDR-Zeiten im Rahmen des Staatsbürgerkunde-
unterrichtes immer wieder einmal möglich, dass sich die Lernenden
oder Studierenden der folgenden schriftlichen Aufgabe zu stellen
hatten: „Ziehen Sie aus der Beantwortung der Grundfrage der Phi-
losophie Schlussfolgerungen für Ihr praktisches Handeln!“ Hierbei
war bewusst nicht nur Wissen gefragt, sondern auch die persönliche
Überzeugung. Wie aber konnte oder sollte man sich als Christ dabei
verhalten? Noch immer habe ich dazu eine handschriftliche Argu-
mentationshilfe, die bestimmt aus damaligen Sicherheitsgründen
keinen Autorennamen trägt, die aber sehr wahrscheinlich von Pro-
fessor Feiereis stammt oder mindestens von ihm stammen könnte.
Auf gekonnteWeise wird darin – ohne in die gestellte Falle zu tappen

20 Bischof Gerhard Feige



– die marxistisch-leninistische Position in Frage gestellt bzw. wider-
legt. Wörtlich – und ich zitiere jetzt ausführlich – heißt es dazu:

Nach materialistischer Sicht müsste ich zu folgenden Antworten
kommen: Ich bin Christ und gehöre damit nach der Auffassung des
Materialismus zu den objektiven Idealisten. Das würde bedeuten,
dass ich eine reaktionäreWeltanschauung vertrete, in der derMensch
passiv bleibt, weil diese Welt nur teilweise erkennbar sei und vom
Menschen nicht beherrscht werden könne. Demzufolge wäre ich
völlig abhängig vom Wirken unerkannter Kräfte. Um aktiv und
fortschrittlich zu werden, müsste ich nach dieser Sicht Materialist
werden.
Der Marxismus-Leninismus versteht sich mit seiner Philosophie des
dialektischen und historischen Materialismus als die einzige richtige
wissenschaftliche Weltanschauung. Er behauptet, dass zwischen
materialistischer und religiöser Weltanschauung antagonistische
Widersprüche bestehen, und lehnt eine ideologische Koexistenz ra-
dikal ab. Ich weiß, dass meine Argumente darum kein Verständnis
finden können. Da die Aufgabe aber persönlich formuliert war, ant-
worte ich auch aus meiner Sicht. Ich berufe mich dabei auf Artikel 20
unserer Verfassung, wo Glaubens- und Gewissensfreiheit garantiert
sind. Dort heißt es auch, dass Rechte und Pflichten der Bürger unab-
hängig von ihremweltanschaulichen oder religiösen Bekenntnis sind.
Mein Wissen kann zensiert werden, aber nicht meine persönliche
Auffassung (Weltanschauung)!
Die sogenannte Grundfrage entstammt dem Materialismus. Die un-
terschiedlichen Antworten lassen sich scheinbar auf zwei Grund-
möglichkeiten zurückführen: Identifiziert man das Sein mit der Ma-
terie, ergibt sich derMaterialismus, identifiziertmandas Seinmit dem
Geist, ergibt sich der Idealismus. Nach unserem Verständnis lassen
wir uns aber nicht in dieses Schema pressen. Wir unterscheiden
nämlich Sein in materielles und ideelles Sein. Während für Materia-
listen die Materie das Sein ist und für Idealisten der Geist, verstehen
Christen unter dem Sein sowohl materiell Seiendes als auch ideell
Seiendes. Die eigentliche Grundfrage der Philosophie ist die Frage
nach dem Sein (von Materie und Geist). Die sogenannte philosophi-
sche Grundfrage des Dialektischen Materialismus ist damit nur eine
Sekundärfrage, da sie nicht nach dem Sein alles Seienden fragt, son-
dern nach dem Verhältnis zweier Seiender, wie diese sich zueinander
verhalten: Welches Seiende soll die Primatstellung erhalten? Die
Grundfrage, die alles begründende Frage, ist die Frage nach dem

Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad Feiereis 21



Woher, nach dem Grund alles Seienden der Welt, die Frage nach dem
Ursprung. Die klassische Metaphysik bezeichnet den Ursprung mit
Gott. Gott, rein denkerisch erschlossen, überschreitet alles Welthafte.
Er lässt sich daher nicht mit Materie und Geist beschreiben, weil er
immer der ganz andere ist. (Gott ist ewig, d. h. raum- und zeitlos. Da
es bei ihm kein Vorher und Nachher gibt, ebenso kein Werden, darf
man rein logisch nicht fragen nach seinemWoher, wie es bei der Welt
als Ganzes und in ihrem einzelnen Seienden notwendig ist. Auf jeden
Fall ist die EwigkeitGottes von einer eventuellen Ewigkeit derMaterie
zu unterscheiden.) Diese Frage nach dem Woher wird von den Ma-
terialisten verschwiegen. Sie gehen von dem Prinzip materialistischer
Philosophie aus, die Welt aus sich selbst zu erklären. Das aber ist ein
Postulat, ein unbewiesener und auch nicht zu beweisender Lehrsatz.
Von daher gesehen ist die Philosophie des Dialektischen Materialis-
mus ein „philosophischer Glaube“. So ist z. B. auch eine ewige, ab-
solute, unabhängige Materie weder durch ein Experiment zu bewei-
sen noch mit demVerstand zu begründen. Wenn wir als Christen uns
nun irgendeiner philosophischen Richtung zuzuordnen hätten, so
müssten wir sagen, dass wir einen philosophischen Realismus ver-
treten. Darunter verstehen wir: Unabhängig von unserer Erkenntnis
besteht wirkliches Seiendes „an sich“. Der Sinn unsrer Erkenntnis ist,
das Seiende zu erfassen. Das ist wenigstens in bestimmten Grenzen
auch erreichbar. Religiös formuliert, sehen wir im Menschen ein Ab-
bild Gottes. Der Mensch ist von Gott aufgerufen, sich – wie es in der
Bibel heißt – „die Welt untertan zu machen“.

Und zum Schluss wird alles noch mit einigen praktisch-einsichtigen
oder lebenstauglichen Argumenten abgerundet und zusammenge-
fasst:

Aus dieser philosophischen und christlich religiösen Sicht kann ich
mich nicht unter die Rubrik „passiv und reaktionär“ einordnen. Selbst
große Naturwissenschaftler, die auch im Materialismus Geltung ha-
ben, sind gläubigeMenschen gewesen. Solche gibt es aber auch in der
Gegenwart. Wie viele Christen waren z. Z. des Faschismus nicht
passiv, sondern haben aktiv gegen die Unmenschlichkeit dieses Sys-
tems Widerstand geleistet und sind dafür in den Tod gegangen! In
Lateinamerika – aber auch in anderen Ländern der Erde – sind es
Christen, die sich konkret und aktiv – und nicht nur mit Worten – für
die Menschenrechte und die Befreiung der unterdrückten Bevölke-
rungsschichten einsetzen. Und in der DDR

22 Bischof Gerhard Feige



– so wird jetzt nicht aus Überzeugung, sondern aus Berechnung
süffisant argumentiert –

sind die Christen auch nicht Bürger zweiter Ordnung. Mit den an-
deren arbeiten und forschen sie zum Wohle unserer Gesellschaft. Es
gibt in unserem Land eine christliche Partei (CDU), deren Vorsitzen-
der Gerald Götting vor einigen Jahren sogar Volkskammerpräsident
war.

Und alles endet mit der Behauptung:

Zu arbeiten, zu forschen, unsere Welt zu verändern, sich aktiv für
Gerechtigkeit und Frieden einzusetzen: das sind für einen Christen
keine Widersprüche zu seiner Weltanschauung. So kann ich – auch
ohne Materialist zu sein – aktiv und fortschrittlich leben.

1981 hatte ich als Vikar einer katholischen Jugendlichen, die so mutig
war, sich darauf einzulassen, diese Argumentationshilfe auch zur
Verfügung gestellt. Als Ergebnis bekam sie eine 1 (= sehr gut), zu-
gleich aber auch die Ansage, dass sie mit einer solchen Überzeugung
natürlich keinen Studienplatz bekommen könnte.

Religion – Opium des Volkes?

Das zweite Beispiel stammt aus dem Jahr 2018 und hat mich als Bi-
schof von Magdeburg herausgefordert. Anlässlich des 100. Geburts-
tages von Karl Marx war ich angefragt worden, ob ich für die Mit-
teldeutsche Zeitung in Halle nicht einen Gastbeitrag zu einem Zitat
von ihm schreiben könnte. Dieses lautet: „Die Religion ist der Seufzer
der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen Welt, wie sie der
Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium des Volkes.“1 Ohne
meine philosophische Grundausrüstung durch Professor Feiereis
hätte ich eswohl nicht gewagt, mich darauf einzulassen. So aber habe
ich die Gelegenheit ergriffen, mich differenziert damit auseinander-
zusetzen und folgendermaßen zu argumentieren:

1 Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung (= Marx-Engels-
Werke 1), Berlin 1981, 378–391, 378.

Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad Feiereis 23


	Unbenannt



