Thomas Brose / Holger Zaborowski (Hg.)

Konrad Feiereis

Philosoph, Theologe und Priester in der ostdeutschen
Diaspora

Matthias Griinewald Verlag



Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegeniiber unserer Umwelt
bewusst. Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von
wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung unserer nattirlichen
Lebensgrundlagen an. Naheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe
Patmos auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben
Ubereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR)
stellen wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfiillen. Naheres dazu
auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur
Produktsicherheit wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten

© 2026 Matthias Griinewald Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern
www.gruenewaldverlag.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlagabbildung: © Kerstin Groh, Erfurt

Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern
Druck: CPI books GmbH, Leck

Hergestellt in Deutschland

ISBN 978-3-7867-3349-2



Inhalt
RY 0 87116 7

«Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.”
Katharina Seifert im Gesprach mit Konrad Feiereis ....................... 9

Bischof Gerhard Feige

Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad

Feiereis (1931-2012)

Glauben und Denken in der Diaspora ...........ccoeviviiiiiiiiiiiiniinnnnn. 19

Sebastian Holzbrecher
Sentire cum ecclesia
Konrad Feiereis im Spannungsfeld des ostdeutschen Katholizismus ..... 31

Josef Pilvousek

Glauben und Denken in der Welt von heute: Professor Dr. Konrad

Feiereis

Kirchengeschichtlicher Uberblick ...............coceueiiiiiiieiieeinne., 47

Thomas Brose

Von Gott reden in sakularer Gesellschaft .................coooveien.. .. 59
Michael Gabel
Dialogbereites Christentum ... 73

Eberhard Tiefensee
Die Umpréagung des christlich-marxistischen Dialogs in eine Okumene
mit den weltanschaulich Indifferenten in der Zeit nach 1989 .......... 105

Reinhard Griitz
Konrad Feiereis — ein personlicher Riickblick und ein historischer Blick
auf ,die katholische Theologie in der DDR" ......................coels 139

Stephan Wolf
+Haben wir doch so viele von denen, die Dich trafen."
Konrad Feiereis, ein Philosoph aus der DDR, den die offiziose DDR-

Philosophiegeschichtsschreibung eigentlich nicht kennen will ........... 147

Die Autorinnen und AUTOreN .....ooeirerii e 157

Inhalt 5



Vorwort

Der Priester, Theologe und Philosoph Konrad Feiereis (1931-2012)
gehort zu den wichtigsten intellektuellen Figuren der katholischen
Kirche in der DDR. Als Professor am Philosophisch-Theologischen
Studium in Erfurt hat er zur Zeit der kommunistischen Diktatur und
nach der Wiedervereinigung Generationen von Theologinnen und
Theologen gepréagt. Unter seiner Federfiihrung konnte sich im Lauf
der Zeit eine regelrechte , Erfurter Schule” mit religionsphiloso-
phisch-ideologiekritischem Schwerpunkt entwickeln. Von Studie-
renden verlangte er dabei, stets auch die ,, Andern”, die Nichtchristen
und Atheisten, aber auch Kunstlerinnen und Schriftsteller, im Blick
zu behalten und ihre Standpunkte ernst zu nehmen. Mafigeblich hat
er sich selbst am Dialog zwischen Christentum und Marxismus und
an der Auseinandersetzung mit dem Atheismus beteiligt. Als Seel-
sorger hat er die christliche Botschaft in die Gegenwart {ibersetzt und
auch in widrigen Zeiten von der Hoffnung, die Christinnen und
Christen trdgt, Zeugnis abgelegt.

Dieser Band fiihrt aus personlicher und wissenschaftlicher Per-
spektive in Leben und Werk dieses faszinierenden Denkers und
Grenzgangers ein und zeigt seine historische Bedeutung. Der Band
geht zurtick auf eine Tagung, die am 05. Mai 2022 in Erfurt stattfand.
Fiir die grofiziigige Unterstiitzung bei der Durchfithrung dieser Ta-
gung und bei der Publikation dieses Bandes danken wir dem Bistum
Erfurt, dem Bistum Gorlitz, dem Katholischen Forum im Land Thii-
ringenm, dem Freundeskreis der Katholisch-Theologischen Fakultat
Erfurt e.V. und der Universitat Erfurt sehr herzlich.

Volker Siths vom Matthias Griinewald Verlag wie auch allen
Autoren und Dr. Katharina Seifert, die das in diesem Band wieder-
abgedruckte Gesprach mit Konrad Feiereis fiithrte, mochten wir einen
herzlichen Dank fiir die angenehme und gute Zusammenarbeit
aussprechen. Wir hoffen, dass dieser Band das Interesse an Konrad
Feiereis als einer wichtigen Stimme des Katholizismus zur Zeit der
zweiten deutschen Diktatur weckt und zu einer vertieften Ausein-
andersetzung mit seinem Denken fiihrt.

Berlin und Erfurt, am 14. Januar 2026, dem 95. Geburtstag von Konrad Feiereis

Thomas Brose und Holger Zaborowski

Vorwort 7






«Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.”

Katharina Seifert im Gesprach mit Konrad Feiereis'

Dass sich im Herbst 1989 in der DDR eine , Friedliche Revolution”
ereignete und nicht blof§ eine ,,Wende” stattfand, ist in wesentlicher
Weise Verdienst der Okumenischen Versammlung fiir Gerechtigkeit,
Frieden und Bewahrung der Schopfung. Diese hatte sich — als Zu-
sammenschluss von 19 Kirchen- und Glaubensgemeinschaften — be-
reits 1988 in 6kumenischer Verbundenheit mit Stationen in Dresden
und Magdeburg auf den Weg gemacht, um gesellschaftspolitische
Verantwortung wahrzunehmen und den Herrschenden den Spiegel
vorzuhalten. Wie Konrad Feiereis im Gespréach erldutert, war es ein
zentrales Zeichen der Zeit, dass sich die Katholische Kirche in der
DDR an diesem , konziliaren Prozess” beteiligte. Der sich im Neuen
Forum, in Parteien und Runden Tischen immer starker formierende
Protest schopfte wesentlich aus dem Fundus der am 30. April 1989
verabschiedeten Texte der Okumenischen Versammlung. , Keine
Gewalt!” wurde bei allen Demonstrationen zum Motto der Stunde.

Katharina Seifert: Herr Professor Feiereis, Sie haben in der Kommission 1 an
der , Theologischen Grundlegung” fiir die Okumenische Versammlung
mitgearbeitet. Warum kam es zu einer theologischen Grundlegung?

Konrad Feiereis: Wir haben nichts Vergleichbares vorgefunden, um
unsere Situation mit einem theologischen Papier zu beschreiben und
um eine Grundlegung fiir die praktische Arbeit zu haben. Es war die
Spannung auszuhalten zwischen biblischen Aussagen, die 6kume-
nisch auch annehmbar sein mussten, und den Versuchen, einen ge-
reinigten Sozialismus als Gegenmodell zu entwerfen. Diese Span-
nung verkorperte sich in der Person von Propst Falcke. Er hat den
Entwurf fiir die ,, Theologische Grundlegung” angefertigt, und wir
haben dartiber diskutiert.

In den ersten Entwiirfen kam die Idee eines verbesserungsfahigen
Sozialismus sehr stark zur Sprache. Gerade Propst Falcke wollte die

! Das Gesprich von Katharina Seifert mit Konrad Feiereis iiber die Okumenische
Versammlung fiir Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung wurde am
18. April 1995 gefiihrt. Es erschien erstmalig in: Katharina Seifert, Durch Umkehr zur
Wende. Zehn Jahre Okumenische Versammlung in der DDR —eine Bilanz, Leipzig 1999, 103
-111.

.Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.” 9



Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen und wieder an
den Ursprung ihrer Lehre erinnern, um zu zeigen, dass das Evan-
gelium auch fiir eine gerechte Gesellschaft ist. Dadurch entstanden
unter den Mitgliedern der Arbeitsgruppe heftige Diskussionen. Da
aber jeder sich den besseren Argumenten gegeniiber aufgeschlossen
zeigte, fanden wir am Ende stets den notwendigen Kompromiss.

Aus den Gemeinden kamen viele tausend Antworten und Stel-
lungnahmen. Vielfach hatten sich dort Gruppen gebildet — fiir Frie-
den, Menschenrechte und Bewahrung der Schopfung —, die den
Boden fiir die Diskussion iiber den Zustand unserer Gesellschaft
schon bereitet hatten. Mit ihnen haben wir zusammengearbeitet.
Viele Pfarrgemeinden mit ihren Gruppen haben diese Gedanken
aufgegriffen und haben sich an den Diskussionen beteiligt. Dieser
ganze Prozess setzte ein bewunderungswiirdiges Engagement aller
Beteiligten voraus: Anschreiben an die Gemeinden, Riicklauf von den
Gemeinden und die Verarbeitung der Anliegen in den Kommissio-
nen. Wenn man diese Texte heute liest und die damalige kritische
Situation vor Augen hat, mufs man den Mut der Christen in der DDR-
Gesellschaft bewundern. Und dieser Mut war doch mit ausschlag-
gebend, dass sich dann diese Versammlung nicht mehr den Forde-
rungen des Staates gebeugt hat. Die kirchenpolitische Seite ist dabei
noch mal ein ganz eigener Aspekt.

Katharina Seifert: Drei Optionen wurden aufgestellt: die vorrangige Option
fiir die Armen, die vorrangige Option fiir die Gewaltfreiheit und die vor-
rangige Option fiir den Schutz und die Forderung des Lebens. Welche Be-
deutung kommt den drei Optionen zu?

Konrad Feiereis: Wir haben nach den drei Optionen gesucht. Die
Optionen, die in unserem theologischen Papier enthalten sind, sind
gleichsam der Kern- und Mittelpunkt des Papiers. Wir haben diese
Optionen biblisch zu begriinden versucht und wollten dann aber mit
der Sprache der Zeit und unserer Umwelt das alles den Menschen
auch aufierhalb der Kirche nahebringen. Das sollte also tiber die
Schemen West- oder Ostorientierung, kommunistenfreundlich oder
kommunistenfeindlich, sozialismusfeindlich oder sozialismus-
freundlich hinausgehen. In der Gorbatschow-Ara ldste sich das
Denken innerhalb der weltanschaulichen Blocke zusehends auf, es
gab Ansédtze zu einem echten Dialog.

Propst Falcke ist Karl Barth-Schiiler, das spielte auch eine Rolle. Ex
gehorte zu denen, die sich nie entmutigen lieflen, einen Dialog zu

10 Katharina Seifert im Gesprich mit Konrad Feiereis



fithren mit den gutwilligen Marxisten, ohne sich vereinnahmen zu
lassen. Die Formulierung ,Kirche im Sozialismus” bot Anlass zu
vielfaltiger Auseinandersetzung, ebenso die Frage, welches Ver-
standnis von ,, Sozialismus” mit christlichem Selbstverstandnis ver-
einbar sei. Wir sollten nicht nur gutwillige Marxisten ansprechen,
sondern auch die vielen, die mit dem Christentum und mit dem
Marxismus nichts mehr zu tun hatten. Es ging uns um die Menschen,
welche eine gesellschaftliche Verdanderung wollten.

Katharina Seifert: Welche anderen Werte wiirde man heute aufzihlen oder
gelten sie noch in gleicher Dringlichkeit?

Konrad Feiereis: Die Optionen sind nach wie vor giiltig. Ich habe bis
jetzt niemanden gefunden, der bessere Vorschldge gemacht hatte.

Katharina Seifert: Wurde iiber Freiheit genug nachgedacht? Kam der Begriff
Freiheit tiberhaupt vor?

Konrad Feiereis: Der Begriff der Freiheit, so meine ich, hat eine grofse
Rolle gespielt. Alle Forderungen, die an die bestehende Gesellschaft
und die verantwortlichen Politiker dieser Gesellschaft gestellt wur-
den, hingen mit dem Freiheitsverstandnis zusammen und damit mit
den Menschenrechten, mit der Behandlung des Menschen in der
Gesellschaft, mit der Gleichberechtigung und mit der Wahrnehmung
seiner Rechte im Bildungswesen.

Ich glaube, dass im Zusammenhang mit dem Thema Gerechtig-
keit und auch mit den anderen sehr konkret abgefassten Papieren der
Begriff der Freiheit doch grundlegend gewesen ist, wenn auch noch
nicht im Sinne eines Freiheitsverstdndnisses der westlichen Gesell-
schaft, das weltanschauliche Pluralitédt voll bejaht; das stand noch im
Hintergrund. Hier musste erst einmal eine ganz andere Stufe er-
klommen werden. Es ging um die Gleichberechtigung der Christen
und die Nichtdiskriminierung derer, die nicht den Staat bejaht haben.
Darum ging es zuerst und noch nicht um die Entfaltung der Freiheit
im Sinne der Aufklarung oder iiberhaupt des abendléandischen Ver-
standnisses. Bei der Okumenischen Versammlung wurde mehr von
der Bibel her argumentiert und von deren Menschenbild.

In den zwolf Papieren begegnete uns das breite Spektrum unserer
gesellschaftlichen Situation und deren Defizite vor der Wende. Eine
Darstellung der Geschichte der Menschen und ihres Lebens in der
DDR sollte auf diese Texte Bezug nehmen. Das waren unsere Note,

.Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.” 11



das war der konkrete Alltag der Menschen. Und hierin suchten wir
zuerst die Verdnderung der Gesellschaft, einen gesamtgesellschaft-
lichen Dialog. Es war also ein letzter Versuch, mit den Machtigen oder
einsichtigen Leuten unter den Machthabern zu reden. Anders war
Veranderung nicht vorstellbar. Wir wussten, dass Bemiithungen zur
Veranderung durch Militdr und Gewalt beendet werden konnten, wir
hatten andererseits Hoffnung geschopft durch die Perestroika Gor-
batschows und durch die Entwicklungen in Polen seit 1980. Neue
geistige Stromungen waren spiirbar, wir wollten diese Entwicklung
durch unsere Texte verdeutlichen.

Katharina Seifert: In der , Theologischen Grundlegung” steht: ,Dabei
werden wir vor neue Fragen gestellt, die ohne Beispiel in der Geschichte sind
und auf die daher die Lehrtraditionen unserer Kirchen keine Antwort ge-
ben.” Gilt das so fiir die katholische Kirche, besonders im Blick auf die
Soziallehre mit ihren Enzykliken?

Konrad Feiereis: Wir bemiihten uns, iiber unseren engen DDR-Ho-
rizont hinauszublicken. Wer {iber die Bewahrung der Schopfung
nachdenkt, weif3, dass es nicht wie bisher weitergehen kann. Uns
stand auch der Nord-Siid-Konflikt vor Augen. Niemand kann die
Augen davor verschlieflen, dass es ohne die Bereitschaft zum Teilen
keine Zukunft fiir uns alle geben wird. Doch gibt es keine einfachen
Antworten auf diese schwierigen Fragen. Ein Vergleich der katholi-
schen mit der evangelischen Soziallehre kann jedoch zeigen, dass es
mehr Ubereinstimmungen als Unterschiede gibt. So bestand damals
unser Hauptanliegen darin, mit einer einzigen christlichen Stimme zu
sprechen. Wir haben in beiden Kirchen sehr darunter gelitten, dass
die Verantwortlichen zur Zeit des DDR-Regimes so gut wie keine
gemeinsamen Stellungnahmen zu gesellschaftlichen Fragen heraus-
gegeben haben, wie es in der alten Bundesrepublik geschehen ist. Das
hing zum Teil auch mit der politischen Einstellung der Kirchenlei-
tungen zusammen. Es lag leider auch am Verstandnis des Bischofs-
amtes seitens unserer katholischen Kirchenleitung.

Katharina Seifert: In der , Theologischen Grundlegung” steht: ,,In den Be-
schliissen unserer Okumenischen Versammlung haben wir das Handeln
beschrieben, zu dem sich Gott mit uns verbiindet hat.” Wollte man seinen
eigenen Ideen und Forderungen theologischen Nachdruck verleihen?

12 Katharina Seifert im Gesprich mit Konrad Feiereis



Konrad Feiereis: Man konnte das so interpretieren. Unser Aus-
gangspunkt lag aber zuerst darin, die biblische Begriindung fiir diese
Optionen zu benennen. Die Bejahung der Optionen bedeutete fiir uns
nichts anderes als Glaubensgehorsam gegentiber biblischen Forde-
rungen, angewandt auf unsere Zeit. Die Suche nach dem Willen
Gottes stand im Vordergrund, nicht die Legitimation irgendeiner
politischen Forderung durch die Bibel. Wir bemiihten uns um mutige
und klare Formulierungen und zugleich darum, den Menschen fiir
ihr Handeln Mut zu machen. Die aus der Bibel gewonnene Motiva-
tion stand im Vordergrund, nicht das Denken in Kategorien einer
politischen Partei oder gesellschaftlichen Gruppe. Wir suchten au-
Berdem eine Ermutigung fiir das eigene Gewissen; es sollte sich an
der Bibel orientieren.

Wir waren uns eigentlich sicher, dass Gott uns beisteht. Die Ge-
schichte hat uns ja Recht gegeben. Wir diirfen nicht vergessen, welche
Angste durch die nicht vorhersehbaren Prozesse bei denen ausgeldst
wurden, die das Staat-Kirche-Verhaltnis nur unter dem Aspekt von
Strategie und Taktik sahen. Einer der fiihrenden Kirchenpralaten hat
mich am 29. August 1989 — als die Okumenische Versammlung langst
Geschichte war —, im Staatssekretariat fiir Kirchenfragen — so steht es
in dessen Akten — als jemanden bezeichnet, der sich ,auf der Welle
von Phantastereien der Okumenischen Versammlung” bewege, dem
,die Einordnung seines theologischen Wissens in einen breiteren
geistigen und gesellschaftlichen Hintergrund” fehle und der dazu
neige, ,in einzelnen Féllen personliche Vorstellungen iiber Grund-
positionen der katholischen Kirche in der DDR zu stellen”.

Ich sehe diesen Prélaten noch vor mir, wie er zu Beginn der
Okumenischen Versammlung die Hande iiber dem Kopf zusam-
menschlug, als er die ,, Zeugnisse der Betroffenheit” vernahm, die im
Eréffnungsgottesdienst der Okumenischen Versammlung vorgetra-
gen wurden und deutliche Aussagen tiber die DDR-Wirklichkeit zum
Ausdruck brachten: Wie kann man denn?! Er war voller Angst dar-
iiber, dass sich hier etwas vollzog, das seiner Kontrolle entglitten war,
und fiirchtete die Repressalien der Machthaber.

Katharina Seifert: ,Schalom” sollte der alle drei Themenbereiche — Ge-
rechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schopfung — umfassende Begriff

sein. Kann man Theologie von einem einzigen Begriff her aufbauen?

Feiereis: Wir haben versucht, eine moglichst klare Konzeption zu
finden, die 6kumenisch tragbar war. Gerechtigkeit, Rechtfertigung

.Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.” 13



vor Gott, war auch im Gesprach, da gab es auch verschiedene Aus-
einandersetzungen, besonders zwischen protestantischen Theolo-
gen, wenn sie einerseits der Kirche der Union, andererseits einer lu-
therischen Landeskirche angehorten. Die Auffassungen {iber die
Zwei-Reiche-Lehre divergierten besonders stark. Wir fiirchteten, hier
in solche Diskussionen zu geraten, die kein Ende und keine Klarung
hatten finden konnen und die auch einem einfachen unbedarften
Menschen nicht mehr verstandlich zu machen war. Wir suchten und
fanden eine einheitliche theologische Konzeption fiir die zwdlf Pa-
piere. Thr sollte jeder Christ, der Mitglied der Okumenischen Ver-
sammlung war, aus Uberzeugung zustimmen konnen.

Katharina Seifert: Oder war es das Anliegen, den sozialistischen Friedens-
begriff auszuhebeln, zu iiberholen, wenn nicht gar auszuhdéhlen?

Feiereis: Ich mochte sagen, das spielte am Anfang bei der ,, Theolo-
gischen Grundlegung” tiberhaupt keine Rolle, sondern es wurde das
Friedensverstdndnis im Marxismus gleichsam vor den Spiegel des
biblischen Schalom-Verstandnisses gestellt, um dann das Richtige
oder die Sehnsucht der Menschen nach Gerechtigkeit und Ausgleich
von Glitern benennen zu konnen. So wurde dann die Vereinnahmung
des Begriffes und der Menschen, die unter diesem Begriff geschah,
vom biblischen Verstandnis her entlarvt.

Es war keine Auseinandersetzung, sondern eine Uberholung
dieses Begriffes auf der tieferen Grundlage der Bibel. Wir hatten es ja
auch nicht nétig, beim Marxismus eine Anleihe zu machen. Im Vor-
dergrund stand die Erfahrung, dass die Menschen von Natur aus eine
Sehnsucht nach Frieden haben, die sich u. a. auch in sozialistischen
Traumen artikuliert hat. Die Bibel stellt dieses naturhafte Verlangen in
einen ganz anderen Zusammenhang. Es gibt keinen Frieden der
Menschen untereinander ohne einen Frieden des Menschen mit Gott.
Auf diese Weise war es uns auch moglich, Kritik zu tiben an dem
Missbrauch des Begriffs , Frieden” durch die Ideologie der Kom-
munisten.

Katharina Seifert: Wiire die Schalomtheologie in einen verdnderten Sozia-
lismus besser zum Tragen gekommen?

Feiereis: Hier muss man spekulieren. Der reale Sozialismus war nicht
verdnderbar und ist von der Geschichte iiberholt worden.

14 Katharina Seifert im Gespréich mit Konrad Feiereis



Katharina Seifert: Im Text steht: ,, Die biblische Umkehrbotschaft, wie wir sie
vor allem aus dem Munde Jesu hiren, ist ein Schliisselwort fiir die Bewiil-
tigung der skizzierten globalen und lokalen Situation.” Entspricht das der
biblisch gemeinten Metanoia, wie Jesus sie versteht und fordert?

Konrad Feiereis: Ich glaube, dass wir das so intendiert hatten. Me-
tanoia, das miisste doch auch aus dem theologischen Zusammen-
hang des ersten Papiers deutlich werden, bedeutet wirklich eine
Wende des Menschen, eine Umkehr bis in seinen innersten Kern.
Nach unserer Sicht haben wir die Frage des Uberlebens eben ab-
hangig gemacht von der Umkehr des Menschen zu Gott hin. Man
konnte auch umgekehrt argumentieren: Weil wir die Umkehr des
Menschen zu Gott gerade fiir unsere Zeit fiir notwendig erachtet
haben, hatten wir auch den Mut, die praktischen Folgerungen zu
formulieren und dadurch den Zusammenstof§ mit dem Staat zu ris-
kieren. Es war also nicht gedacht an eine politische Gruppierung, eine
politische Instrumentalisierung der Okumenischen Versammlung,
sondern es war der Versuch einer Beurteilung der Gesellschaft unter
dem Gesichtspunkt der Metanoia. Diese Frage ist jedem Menschen
gestellt, ob er nun Christ ist oder nicht. Es ist eine Frage des indivi-
duellen Gewissens, nicht der Zugehorigkeit zu einer Konfession.

Katharina Seifert: Die katholische Kirche hatte sich zundchst fiir den Be-
obachterstatus entschieden. Welche theologischen Griinde gab es, dass sie
sich relativ spit fiir die volle Teilnahme entschied?

Konrad Feiereis: Theologische Griinde dafiir sind uns eigentlich nie
bekanntgeworden. Ich habe auch keine Formulierung dieser Art
kennengelernt. Wir wussten, dass eine zu enge 6kumenische Zu-
sammenarbeit mit dem Ziel einer gesellschaftlichen Verdnderung
innerhalb wie auferhalb der Kirchen mit Angstlichkeit betrachtet
wurde, besonders dort, wo Kirchenpolitik betrieben wurde. So sollte
gerade die katholische Kirche fiir den Staat immer als , berechenbar”
gelten. Und keiner konnte 1987 — in diesem Jahr wurde Honecker in
der Bundesrepublik empfangen — wissen, was am Ende dabei her-
auskommen wiirde. Im Vordergrund stand merkwiirdigerweise
nicht zuletzt die Furcht, die Okumenische Versammlung konnte
politisch im Sinne des Regimes instrumentalisiert werden, nicht zu-
letzt durch die Blockpartei CDU. Diese Besorgnisse konnten wir nicht
nachvollziehen. So fiel uns ein Stein vom Herzen, als die Berliner
Bischofskonferenz am 1. Dezember 1987 den Beschluss fasste, Dele-

.Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.” 15



gierte und Berater zur Okumenischen Versammlung zu entsenden.
Vielleicht wurde diese Angst zuvor bewusst von denen innerhalb der
Kirche geschiirt, welche diese Versammlung prinzipiell ablehnten.
Diese Angst hatten wir in den 70er Jahren, sie erschien uns aber zu der
Zeit, als wir die Versammlung vorbereiteten, als absurd.

Katharina Seifert: Wen meinen Sie mit ,,uns”?

Konrad Feiereis: Die Teilnehmer der Okumenischen Versammlung,
Delegierte wie Berater. Man kannte und vertraute sich, diese Furcht
war also unberechtigt und unverstandlich. Es waren etwa zehn
Teilnehmer, die von der Ost-CDU kamen. Kein Antrag, der von dieser
Gruppe kam, hatte Aussicht, Mehrheit zu finden, keiner von diesen
Leuten wurde mit wichtigen Aufgaben betraut.

Wir sollten nicht vergessen, dass unsere Bischofe die zwolf Be-
schliisse im Sommer 1989 ohne Zbgern bestatigt haben und den
Gemeinden empfahlen, sie im Alltag zu realisieren. Das war eine
grofizligige und entschiedene Handlungsweise. Theologische Be-
denken wurden nicht mehr geduflert. Man vertraute auch der Kom-
mission 1, welche die ,, Theologische Grundlegung” erstellt hatte, dass
sie keine Texte billigen wiirde, die gegen katholische Uberzeugungen
hétten gerichtet sein kdnnen.

Katharina Seifert: Seit dem Verfassen der Texte sind nun schon einige Jahre
vergangen. Was gilt von den Texten heute noch? Wo sind sie heute noch
relevant?

Konrad Feiereis: Sie sind kaum relevant in dem Sinne, dass sich heute
einzelne oder Gruppen an ihnen orientieren wiirden. Sie sind
gleichsam untergegangen in dem Strudel der geschichtlichen Ereig-
nisse. Sie fanden auch in Westdeutschland nur geringen Nachhall,
weil man sich dort den konkreten Hintergrund fiir diese Texte und
Formulierungen nach der Wende kaum noch vorstellen konnte.

Katharina Seifert: Welche Bedeutung hatte Ihrer Meinung nach die Oku-
menische Versammlung fiir die demokratische Entwicklung?

Konrad Feiereis: Bei uns hier im Osten sind fithrende Leute der
Okumenischen Versammlung dann in die Politik gegangen. Da sind,
glaube ich, diese Papiere wirksam geworden noch bis zur Vereini-
gung; also im Demokratischen Aufbruch, oder im Neuen Forum und

16 Katharina Seifert im Gesprich mit Konrad Feiereis



in anderen Gruppierungen, wie auch in der SPD. Manchmal sind bis
hinein in die Parteiprogramme Formulierungen aus der Okumeni-
schen Versammlung erkennbar. Die Anliegen der Okumenischen
Versammlung miindeten ein in den Prozess der Wende und damit in
die demokratische Vielfalt und Unterschiedlichkeit der politischen
Gruppierungen oder Parteien.

Die Grundanliegen unserer Texte und deren Forderungen bleiben
in ihrem Kern weiterhin aktuell. In den Texten von Dresden wie in
denen von Koénigstein und Stuttgart wurden erstmals — wenn auch
nur umrisshaft — Modelle einer 6kumenischen Sozialethik erstellt.
Das Menschenbild, das diesen Texten vorausliegt, ihre theologischen
und sozialethischen Prinzipien behalten ihre Giiltigkeit auch in un-
serer heutigen Gesellschaft. Zwar ist es richtig, daf$ aus der Berg-
predigt heraus keine Parteipolitik abgeleitet werden darf; doch darf
man die Bibel nicht so auslegen, als richte sie ihre Forderungen nur an
die Frommen, weshalb sich die Politik nicht an der Bergpredigt zu
orientieren brauche. Christen miissen den Mut aufbringen, aus ihrer
Sicht der Welt und des Menschen Konsequenzen zu ziehen und die
Probleme und Defizite der Gesellschaft beim Namen zu nennen.

Ich bin davon iiberzeugt, dass der Prozess der Okumenischen
Versammlung wesentlich zum politischen Umbruch beigetragen hat.
Nirgendwo sonst in der DDR-Gesellschaft gab es vergleichbare
Gruppierungen oder geistige Stromungen. Zahlreiche Literaten und
Kinstler in der DDR, die einen Wandel der Gesellschaft wollten,
waren zuvor ausgebiirgert worden, sie waren ausgewandert oder
hatten Publikationsverbot. Die wenigen Mutigen im Land, deren
kritische Einstellung auch den Christen Hoffnung gab — ich denke
z.B. an Christa Wolf, Giinter de Bruyn, Stefan Heym oder Christoph
Hein — beabsichtigten nicht, eine politische Richtung ins Leben zu
rufen, um die DDR abzuschaffen. So fand das neue politische Denken
zuerst in den kirchlichen Gruppen eine Heimstatt.

Die Akzeptanz der Kirchen in der Gesellschaft war erstaunlich
hoch. Sie boten den Biirgern jenen Freiraum, der ihnen in der von der
Partei dominierten Gesellschaft verwehrt war. Hier konnten sie ihre
Sorgen loswerden — denken wir nur an die Probleme von Schule und
Bildung, aber auch an die Militarisierung der Jugend und der Ar-
beiterschaft —, hier war es moglich, von einer andersgearteten Zu-
kunft zu traumen. Es ist unbestritten, dass die wesentlichen Impulse
von evangelischen Personlichkeiten und Gruppen ausgegangen sind,
welche dann in die katholischen Gemeinden hineingewirkt haben.
Andererseits waren in den Gruppen, die sich fiir Frieden, Bewahrung

.Die Kommunisten mit ihren eigenen Worten widerlegen.” 17



der Schopfung und Menschenrechte eingesetzt haben, von Anfang an
auch katholische Christen zu finden. Warum soll man den Vergleich
mit der Befreiungstheologie scheuen? Wie diese in der Zwei-Drittel-
Welt den Blick auf die Armen und Ausgegrenzten gelenkt hat, so
riickte die Okumenische Versammlung die reale Situation in der DDR
in das Bewusstsein. Entsprechend grofd waren Vertrauen und Respekt
der Mehrheit der Nichtchristen den Kirchen gegeniiber. Die Men-
schen fanden sich in den Postulaten der Okumenischen Versamm-
lung wieder; sie stromten im Herbst 1989 in die Kirchen.

Wir miissen jetzt dariiber nachdenken, warum das Ansehen der
Kirchen in der Gesellschaft im Schwinden ist. Haben wir uns zu sehr
den neuen Strukturen angepasst, ist es die Sicht der Kirche als Insti-
tution, die den Blick des Aufienstehenden bestimmt, ist es unsere
Sprache, welche den Menschen unserer Zeit nicht mehr erreicht?
Fiirchten sie sich vor einer erneuten Vereinnahmung? Der Weg der
Christen und ihrer Kirchen in die Zukunft kann nur der Weg des
Dienens sein: Sie sind nicht um ihrer selbst willen da, sondern der
Menschen wegen.

Katharina Seifert: Herr Professor Feiereis, ich bedanke mich ganz herzlich
fiir das Gesprich.

18 Katharina Seifert im Gesprdch mit Konrad Feiereis



Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an
Konrad Feiereis (1931-2012)

Glauben und Denken in der Diaspora

Bischof Gerhard Feige

,Wie kann man heutzutage eigentlich noch an Gott glauben?” Dieser
Frage hatten sich die Christen in der DDR und anderswo im ehe-
maligen Ostblock jahrzehntelang in verschérfter Form zu stellen. Zur
herrschenden marxistisch-leninistischen Ideologie gehdrte als We-
senszug ein sich wissenschaftlich gebender Atheismus, der das ge-
samte individuelle und gesellschaftliche Leben immer mehr pragen
sollte. Um diese Entwicklung voranzutreiben, wandte man trotz der
verfassungsmafliig garantierten Zusage freier Religionsausiibung
ohne Weiteres auch psychischen und physischen Druck an. Syste-
matisch wurde versucht, alle Beeinflussungsméglichkeiten — vom
Kindergarten bis zum Altersheim — auszunutzen. Wer sich in einem
solchen Klima als , gldubig” bekannte, musste mindestens damit
rechnen, als riickstandig beldchelt zu werden. Nur an wenigen Orten
konnte man lernen, sachkundigen Widerstand zu leisten. Fiir mich
war das anfdnglich die katholische Heimatgemeinde mit ihrer
Glaubensunterweisung fiir Kinder und Jugendliche, dann aber vor
allem die Hochschule des Erfurter Priesterseminars mit ihrem phi-
losophisch-theologischen Lehrangebot.

Von zwei Vorlesungen, die sich im Sommersemester 1972 und im
Wintersemester 1975 direkt mit dem Marxismus-Leninismus aus-
einandersetzten, besitze ich noch heute Mitschriften. Wenn meine
damaligen Lehrer und spateren Kollegen, die Professoren Erich
Kleineidam und Konrad Feiereis, dafiir auch — sicher bewusst — so
relativ harmlos klingende Titel wie , Hegel und seine Schule” oder
,Hauptprobleme der Gegenwartsphilosophie” wéhlten, so bargen
ihre Ausfiihrungen fiir diese Zeit doch gehorigen Ziindstoff. Dankbar
werden sich immer noch viele daran erinnern. Neben ihrer Klarheit
im Denken zeichnete sie aber auch eine grofse Menschenfreundlich-
keit aus. Beides machte sie — auf je eigene Art — sehr sympathisch.

Was Professor Feiereis betrifft, so fand dies z. B. bei dem 1975
durch unser Semester gestalteten Sommerfest — einer traditionell

Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad Feiereis 19



kabarettistischen Veranstaltung — seinen Ausdruck in folgender Be-
schreibung, die einer feinsinnig gestalteten Collage beigefiigt war:

Konni, der Gestickte: Hier handelt es sich um eine Nonnenstickerei
aus dem Hohen Mittelalter. Der Dargestellte soll laut gewisser An-
nalen ein Konrad aus den Vorhofen Erfurts sein. Es wird ihm nach-
gesagt, er sei ein sanktionierter Antiexeget und Vielfaltigkeitsphilo-
soph. Die gestickten Schmisse im Gesicht geben dieser Sage eine ge-
wisse Berechtigung, zeugen sie doch von Kampfeifer und mutig
hingenommenen Gegenschldgen; ob die Lichte des Haares ebenfalls
auf diese Anstrengungen zuriickzufiihren sind, war nicht zu ermit-
teln.

Jener so charakterisierte Konrad Feiereis hatte in einer Vorlesung am
18.10.1973 — von uns Studenten fiir die Nachwelt akribisch festge-
halten — selbst gesagt: , Mir fehlen die Haare, um als Hippie nach
Amerika zu gehen.” Und am 24.11.1973 stellte er auch noch - sich
nicht ausgenommen - fest: , Ein Gelehrter der Philosophie ist ein gar
wunderlicher Mann.”

Auch wenn ich kein Philosoph geworden bin, sind die Erkennt-
nisse und Anregungen, die ich durch Konrad Feiereis wahrend
meines Studiums mit auf den Weg bekommen habe, doch nicht
wirkungslos verpufft. Hin und wieder konnte ich sie sogar aus-
driicklich anwenden. Drei Beispiele mogen das verdeutlichen.

Zur Grundfrage der Philosophie und ihren Folgen

In oberen Schulklassen oder beim Studium an Berufs- und Hoch-
schulen war es zu DDR-Zeiten im Rahmen des Staatsbiirgerkunde-
unterrichtes immer wieder einmal moglich, dass sich die Lernenden
oder Studierenden der folgenden schriftlichen Aufgabe zu stellen
hatten: , Ziehen Sie aus der Beantwortung der Grundfrage der Phi-
losophie Schlussfolgerungen fiir Ihr praktisches Handeln!” Hierbei
war bewusst nicht nur Wissen gefragt, sondern auch die personliche
Uberzeugung. Wie aber konnte oder sollte man sich als Christ dabei
verhalten? Noch immer habe ich dazu eine handschriftliche Argu-
mentationshilfe, die bestimmt aus damaligen Sicherheitsgriinden
keinen Autorennamen tragt, die aber sehr wahrscheinlich von Pro-
fessor Feiereis stammt oder mindestens von ihm stammen koénnte.
Auf gekonnte Weise wird darin — ohne in die gestellte Falle zu tappen

20 Bischof Gerhard Feige



— die marxistisch-leninistische Position in Frage gestellt bzw. wider-
legt. Wortlich — und ich zitiere jetzt ausfiihrlich — heifit es dazu:

Nach materialistischer Sicht miisste ich zu folgenden Antworten
kommen: Ich bin Christ und gehore damit nach der Auffassung des
Materialismus zu den objektiven Idealisten. Das wiirde bedeuten,
dass ich eine reaktionare Weltanschauung vertrete, in der der Mensch
passiv bleibt, weil diese Welt nur teilweise erkennbar sei und vom
Menschen nicht beherrscht werden kénne. Demzufolge wére ich
vollig abhangig vom Wirken unerkannter Krdfte. Um aktiv und
fortschrittlich zu werden, miisste ich nach dieser Sicht Materialist
werden.

Der Marxismus-Leninismus versteht sich mit seiner Philosophie des
dialektischen und historischen Materialismus als die einzige richtige
wissenschaftliche Weltanschauung. Er behauptet, dass zwischen
materialistischer und religioser Weltanschauung antagonistische
Widerspriiche bestehen, und lehnt eine ideologische Koexistenz ra-
dikal ab. Ich weifs, dass meine Argumente darum kein Verstandnis
finden kénnen. Da die Aufgabe aber personlich formuliert war, ant-
worte ich auch aus meiner Sicht. Ich berufe mich dabei auf Artikel 20
unserer Verfassung, wo Glaubens- und Gewissensfreiheit garantiert
sind. Dort heifst es auch, dass Rechte und Pflichten der Biirger unab-
héngig von ihrem weltanschaulichen oder religiosen Bekenntnis sind.
Mein Wissen kann zensiert werden, aber nicht meine personliche
Auffassung (Weltanschauung)!

Die sogenannte Grundfrage entstammt dem Materialismus. Die un-
terschiedlichen Antworten lassen sich scheinbar auf zwei Grund-
moglichkeiten zurtickfithren: Identifiziert man das Sein mit der Ma-
terie, ergibt sich der Materialismus, identifiziert man das Sein mit dem
Geist, ergibt sich der Idealismus. Nach unserem Verstiandnis lassen
wir uns aber nicht in dieses Schema pressen. Wir unterscheiden
namlich Sein in materielles und ideelles Sein. Wahrend fiir Materia-
listen die Materie das Sein ist und fiir Idealisten der Geist, verstehen
Christen unter dem Sein sowohl materiell Seiendes als auch ideell
Seiendes. Die eigentliche Grundfrage der Philosophie ist die Frage
nach dem Sein (von Materie und Geist). Die sogenannte philosophi-
sche Grundfrage des Dialektischen Materialismus ist damit nur eine
Sekundarfrage, da sie nicht nach dem Sein alles Seienden fragt, son-
dern nach dem Verhaltnis zweier Seiender, wie diese sich zueinander
verhalten: Welches Seiende soll die Primatstellung erhalten? Die
Grundfrage, die alles begriindende Frage, ist die Frage nach dem

Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad Feiereis 21



Woher, nach dem Grund alles Seienden der Welt, die Frage nach dem
Ursprung. Die klassische Metaphysik bezeichnet den Ursprung mit
Gott. Gott, rein denkerisch erschlossen, tiberschreitet alles Welthafte.
Er lasst sich daher nicht mit Materie und Geist beschreiben, weil er
immer der ganz andere ist. (Gott ist ewig, d. h. raum- und zeitlos. Da
es bei ihm kein Vorher und Nachher gibt, ebenso kein Werden, darf
man rein logisch nicht fragen nach seinem Woher, wie es bei der Welt
als Ganzes und in ihrem einzelnen Seienden notwendig ist. Auf jeden
Fallist die Ewigkeit Gottes von einer eventuellen Ewigkeit der Materie
zu unterscheiden.) Diese Frage nach dem Woher wird von den Ma-
terialisten verschwiegen. Sie gehen von dem Prinzip materialistischer
Philosophie aus, die Welt aus sich selbst zu erkldren. Das aber ist ein
Postulat, ein unbewiesener und auch nicht zu beweisender Lehrsatz.
Von daher gesehen ist die Philosophie des Dialektischen Materialis-
mus ein ,, philosophischer Glaube”. So ist z. B. auch eine ewige, ab-
solute, unabhédngige Materie weder durch ein Experiment zu bewei-
sen noch mit dem Verstand zu begriinden. Wenn wir als Christen uns
nun irgendeiner philosophischen Richtung zuzuordnen hatten, so
miissten wir sagen, dass wir einen philosophischen Realismus ver-
treten. Darunter verstehen wir: Unabhangig von unserer Erkenntnis
besteht wirkliches Seiendes ,,an sich”. Der Sinn unsrer Erkenntnis ist,
das Seiende zu erfassen. Das ist wenigstens in bestimmten Grenzen
auch erreichbar. Religios formuliert, sehen wir im Menschen ein Ab-
bild Gottes. Der Mensch ist von Gott aufgerufen, sich — wie es in der
Bibel heifst — ,,die Welt untertan zu machen”.

Und zum Schluss wird alles noch mit einigen praktisch-einsichtigen
oder lebenstauglichen Argumenten abgerundet und zusammenge-
fasst:

Aus dieser philosophischen und christlich religiosen Sicht kann ich
mich nicht unter die Rubrik , passiv und reaktionédr” einordnen. Selbst
grofse Naturwissenschaftler, die auch im Materialismus Geltung ha-
ben, sind glaubige Menschen gewesen. Solche gibt es aber auch in der
Gegenwart. Wie viele Christen waren z. Z. des Faschismus nicht
passiv, sondern haben aktiv gegen die Unmenschlichkeit dieses Sys-
tems Widerstand geleistet und sind dafiir in den Tod gegangen! In
Lateinamerika — aber auch in anderen Lindern der Erde — sind es
Christen, die sich konkret und aktiv — und nicht nur mit Worten — fiir
die Menschenrechte und die Befreiung der unterdriickten Bevolke-
rungsschichten einsetzen. Und in der DDR

22 Bischof Gerhard Feige



— so wird jetzt nicht aus Uberzeugung, sondern aus Berechnung
stiffisant argumentiert —

sind die Christen auch nicht Biirger zweiter Ordnung. Mit den an-
deren arbeiten und forschen sie zum Wohle unserer Gesellschaft. Es
gibt in unserem Land eine christliche Partei (CDU), deren Vorsitzen-
der Gerald Gétting vor einigen Jahren sogar Volkskammerprasident
war.

Und alles endet mit der Behauptung;:

Zu arbeiten, zu forschen, unsere Welt zu verandern, sich aktiv fiir
Gerechtigkeit und Frieden einzusetzen: das sind fiir einen Christen
keine Widerspriiche zu seiner Weltanschauung. So kann ich — auch
ohne Materialist zu sein — aktiv und fortschrittlich leben.

1981 hatte ich als Vikar einer katholischen Jugendlichen, die so mutig
war, sich darauf einzulassen, diese Argumentationshilfe auch zur
Verfiigung gestellt. Als Ergebnis bekam sie eine 1 (= sehr gut), zu-
gleich aber auch die Ansage, dass sie mit einer solchen Uberzeugung
natiirlich keinen Studienplatz bekommen konnte.

Religion — Opium des Volkes?

Das zweite Beispiel stammt aus dem Jahr 2018 und hat mich als Bi-
schof von Magdeburg herausgefordert. Anlasslich des 100. Geburts-
tages von Karl Marx war ich angefragt worden, ob ich fiir die Mit-
teldeutsche Zeitung in Halle nicht einen Gastbeitrag zu einem Zitat
von ihm schreiben konnte. Dieses lautet: ,,Die Religion ist der Seufzer
der bedrangten Kreatur, das Gemiit einer herzlosen Welt, wie sie der
Geist geistloser Zustinde ist. Sie ist das Opium des Volkes.”! Ohne
meine philosophische Grundausriistung durch Professor Feiereis
hétte ich es wohl nicht gewagt, mich darauf einzulassen. So aber habe
ich die Gelegenheit ergriffen, mich differenziert damit auseinander-
zusetzen und folgendermafSien zu argumentieren:

! Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung (= Marx-Engels-
Werke 1), Berlin 1981, 378-391, 378.

Religionsphilosophische Anwendungen in Erinnerung an Konrad Feiereis 23



	Unbenannt



