
Martina Fries

Braucht die Welt die
Kirche?

Von einer fraglich gewordenen Kirche
und dem Wo und Wie ihrer glaubwürdigen Präsenz

Mit einem Geleitwort von Hans-Joachim Sander

Matthias Grünewald Verlag



Gefördert vom Bonifatiuswerk der deutschen Katholiken ausMitteln
der Franz-von-Sales-Stiftung

Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenüber unserer Umwelt
bewusst. Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von
wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung unserer natürlichen
Lebensgrundlagen an. Näheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe
Patmos auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben
Übereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR)
stellen wir sicher, dr ass unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfüllen. Näheres dazu
auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/proww duktsicherheit. Bei Fragen zur
ProduktsicherheitwendenSie sichbitte anproduktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dissertation, Universität Salzburg 2025

Alle Rechte vorbehalten
© 2026 Matthias Grünewald Verlag
Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern
www.gruenewaldverlag.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Sr tuttgart
Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern
Druck: CPI books GmbH, Leck
Hergestellt in Deutschland
ISBN 978-3-7867-3414-7



Inhalt

Zum Geleit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18

1. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

2. Die Frage „Braucht die Welt die Kirche?“ und ihr Kontext . . . . . . . . . . . 27

2.1 Welche Welt diese Frage stellt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27

2.2 Welche Kirche diese Frage zulässt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34

2.3 Welcher Qualität diese Frage ist . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40

3. Die Frage „Baucht die Welt die Kirche?“ und der Raum, wo sie sich

stellt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

3.1 Grundlegendes: Das Verhältnis der Frage zum Raum . . . . . . . . . . . . 43

3.2 Raumtheorien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44

3.2.1 Begriffsdefinitionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

3.2.1.1 Ort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

3.2.1.2 Raum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46

3.2.1.3 Spatial turn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

3.2.2 Raumkonzepte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53

3.2.2.1 Die Produktion des Raumes – Henri Lefebvre . . . . . . . . . . . 53

3.2.2.2 Die Heterotopien – Michel Foucault . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63

3.2.2.3 First-, Second- und Thirdspace – Edward Soja . . . . . . . . . 69

3.2.2.4 Praktiken im Raum – Michel de Certeau . . . . . . . . . . . . . . . . 73

3.2.2.5 Räumliche Gerechtigkeit – Edward W. Soja . . . . . . . . . . . . . 80

3.3 Stadttheorien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 82

3.3.1 Die Stadt und ihre raum-zeitliche Entwicklung . . . . . . . . 85

3.3.2 Die Stadt und die Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 88

3.3.3 Merkmale der Stadt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

3.3.4 Urbanisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 105

Inhalt 5



4. Methodische Grundlegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

4.1 Die Rhythmusanalyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

4.1.1 Der Begriff der Rhythmusanalyse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

4.1.2 Die Rhythmusanalyse nach Henri Lefebvre . . . . . . . . . . . . . 115

4.1.3 Die Rhythmusanalyse als räumliche Methode . . . . . . . . . . 118

4.2 Die Zeichen der Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124

4.2.1 Der Begriff der Zeichen der Zeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125

4.2.2 Die Zeichen der Zeit als theologische Kategorie nach

dem Zweiten Vatikanischen Konzil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

4.2.3 Die Zeichen der Zeit als räumliche Methode . . . . . . . . . . . . 143

4.2.3.1 Die loci theologici . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143

4.2.3.2 Die Abduktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148

4.2.3.3 Die Zeichenhaftigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153

5. Die Transformation der Frage „Braucht die Welt die Kirche?“ zur

Frage „Wo kann die Welt die Kirche brauchen?“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 167

6. Die Frage „Wo kann die Welt die Kirche brauchen?“ und der Ort, an

dem sie beantwortet werden soll: der welt:raum in Saarbrücken . . . . 175

6.1 Der welt:raum und seine raum-zeitliche Entwicklung . . . . . . . . . . . 179

6.2 Der welt:raum und seine räumlichen Verortungen . . . . . . . . . . . . . . 181

6.2.1 First- und secondspace . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181

6.2.2 Second- und thirdspace . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184

6.2.3 Thirdspace / Heterotopos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193

6.2.4 Internet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

6.3 Der welt:raum und die Rhythmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 203

6.3.1 Grundsätzlich und bis zur Corona-Pandemie . . . . . . . . . . . 203

6.3.2 Während der Corona-Pandemie 2020 bis 2021 . . . . . . . . 211

6.3.2.1 Phase 1: Ausbruch des Virus in China und erste Fälle in

Italien, Österreich und Süddeutschland (bis März 2020) 211

6.3.2.2 Phase 2: Erste Schließungen (ab März 2020) . . . . . . . . . . . 212

6.3.2.3 Phase 3: Schließungen von Geschäften und Restaurants 212

6.3.2.4 Phase 4: Öffnung der Geschäfte und sich formierende

Onlineformate im kulturellen Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214

6 Inhalt



6.3.2.5 Phase 5: Rückkehr zu einer neuen Normalität (ab Juni

2020) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

6.3.3 Nach dem Umzug und der Corona-Pandemie . . . . . . . . . . 218

6.4 Der welt:raum als kenopraktischer Ort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220

7. Die Frage „Wo kann die Welt die Kirche brauchen?“ und drei

beispielhafte Antworten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

7.1 Grundlegendes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

7.1.1 Die Genese der Beispiele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

7.1.2 Die These: Die Zeichen der Zeit identifizieren die Orte, an

denen dieWelt die Kirche brauchen kann oder: An Orten,

die mit Zeichen der Zeit verknüpft sind, kann die Welt

die Kirche brauchen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

7.1.3 Die Qualität der Antworten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 232

7.2 Beispiel 1: Der Frisörsalon auf dem Sankt Johanner Markt . . . . . 235

7.2.1 Der Kontext: Die Situation armer Menschen in

Saarbrücken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

7.2.2 Der Initiator: Ingos Kleine Kältehilfe –Hand in Hand e.V. 236
7.2.3 Der Kooperationspartner: Die Barber Angels

Brotherhood . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 238

7.2.4 Der Frisörsalon auf dem Sankt Johanner Markt als

Beispiel, wo die Welt die Kirche brauchen konnte . . . . . . 241

7.2.5 Die Bestätigung der These und die Bedeutung des

Raumes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

7.3 Beispiel 2: Der welt:raum als Infopoint Ukraine . . . . . . . . . . . . . . . . . 245

7.3.1 Der Kontext: Der Krieg in der Ukraine und die Situation

geflüchteter Ukrainer*innen in Saarbrücken . . . . . . . . . . . . 245

7.3.2 Die Initiatorin: Das Zuwanderungs- und

Integrationsbüro (ZIB) der Landeshauptstadt

Saarbrücken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247

7.3.3 Die Kooperationspartnerin: Die Bürger*inneninitiative

Info.Saar.Ua . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248

7.3.4 Der Infopoint Ukraine im welt:raum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 249

7.3.5 Die Bestätigung der These und die Bedeutung des

Rhythmus des Raumes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254

Inhalt 7



7.4 Beispiel 3: „Mehr Weihnachten“ auf dem Saarbrücker

Weihnachtsmarkt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 260

7.4.1 Der Kontext: „Mehr Weihnachten“ auf dem

Weihnachtsmarkt – Die Anfrage der Landeshauptstadt

Saarbrücken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 260

7.4.2 Die Orte, wo es „mehr Weihnachten“ auf dem

Weihnachtsmarkt gab . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 262

7.4.2.1 Weihnachtswünsche auf Sternen – 2018 . . . . . . . . . . . . . . . 262

7.4.2.2 Weihnachtswünsche auf Glasscherben – 2019 . . . . . . . . . 263

7.4.2.3 Lichtblicke als Teil einer Licht- und Klanginstallation –

2021 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 264

7.4.2.4 Frieden(s)gestalten – 2022 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266

7.4.3 Die Bestätigung der These und die Bedeutung des

welt:raum als Heterotopos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 268

7.5 Abschließendes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274

8. Die Antwort: „Die Welt kann die Kirche brauchen, und zwar an Orten,

die mit Zeichen der Zeit verknüpft sind“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 277

9. Eine weitere Frage: „Wie muss die Kirche sein, die von der Welt

gebraucht werden will?“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 281

9.1 Die Bedeutung der Frage „Wie muss die Kirche sein, die von der

Welt gebraucht werden will?“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282

9.1.1 Die Signifikanz der Antwort „Die Welt kann die Kirche

brauchen, und zwar an Orten, die mit Zeichen der Zeit

verknüpft sind.“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 282

9.1.2 Die Antworten auf die Frage „Wie muss die Kirche sein,

die von der Welt gebraucht werden will?“ als Taktiken

für eine Kirche, die von der Welt gebraucht werden will 284

9.2 Die Beantwortung der Frage, wie die Kirche sein muss, die von

der Welt gebraucht werden will . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 286

9.2.1 gegenwärtig . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287

9.2.2 urban . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289

9.2.3 risikofreudig . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296

9.2.4 widerständig . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301

8 Inhalt



9.2.5 kenopraktisch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 304

9.3 Die abschließende Antwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308

10. Schluss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309

Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313

Inhalt 9



Zum Geleit

Wir erleben gravierende Umbrüche und das wir hat den großen
Umfang der Menschheit. Sie steht vor multiplen Krisen, die ihre
Zukunft auf diesem Planeten verdüstern. Kriege werden im Rückfall
auf dunkle Zeiten, diewir längst überwunden glaubten, unverhohlen
als Angriffskriege angezettelt und in hybriden Formen auf viele
weitereGesellschaften ausgeweitet. Die angegriffenenGesellschaften
sollen Stabilität verlieren, um autoritär ausgeweidet zu werden, und
das tun sie auch. Das Klima wandelt sich viel beschleunigter, als es
den Kundigen lieb ist, die schon lange begründet warnen. Eine kleine
Minderheit von Superreichen dominiert immer stärker die globali-
sierte Zivilisation und bedient sich an ihren Ressourcen. Ihre Kaste
setzt den Ton für die Tech-Branche, wo sich angeblich das Schicksal
der Menschheit entscheidet. Die Förderung von autoritärem
Rechtspopulismus und die rücksichtslose Entfesselung von social
media scheint dabei zu den Geschäftsmodellen zu gehören. Der
klassische, langwierige und Kompromisse suchende Interessens-
ausgleich in Demokratien kann kaum mehr mithalten. Ihre Relati-
vierung von Macht wird fortlaufend gedemütigt. Entsprechend
breiten sich Oligarchien in allen vier Himmelsrichtungen aus wie
früher die Pest. Sie riechen schon von weitem verfault nach Kor-
ruptheit mit autoritären und schamlosen Superherrschern. Die Ver-
achtung der Armseligen gibt es dabei schon fast gratis obendrauf, die
unter die Räder von erbarmungslosen Bürgerkriegen, brutalem
Strukturwandel, irreparablen sozialenwie natürlichen Katastrophen,
blindwütigen Rachefeldzügen und gierigem Griff nach den seltenen
Rohstoffen kommen.

Bei einer solchen Ausgangslage müsste die katholische Religi-
onsgemeinschaft geradezu aufblühen, schließlich bietet ihr Glaube ja
eine Form von Sicherheit und Bestärkung genau gegen solche be-
drängenden Zugriffe. Das geschieht jedoch nicht, hierzulande of-
fenkundig nicht und offenbar zunehmend auch in Gebieten nicht, die
lange Wachstumsmärkte für das Katholische waren wie Lateiname-
rika und Afrika. Das ist eigentlich erstaunlich. Diese Religionsge-
meinschaft ist selbst massiv in der Krise. Sie steigt gesellschaftlich
integral und hier bei uns sogar beschleunigt ab.Warumkann sie nicht
von der Lage der Dinge profitieren?

Die gravierenden Veränderungen, die wir gerade erleben, sind
eine Zumutung, haben das Potential von Demütigungen und benö-
tigen Ermutigungen, die durch diese Demütigungen und jene Zu-

Zum Geleit 11



mutungen angestoßenwerden. Auf demFeld der Theologie kommen
diese drei Konfrontationen dort zusammen, wo in den Krisen eine
theologische Fundstelle mit befremdlicher Autorität aufgefunden
wird, ein locus theologicus alienus. In den genannten Verdüsterungen
unserer Lebenswelt zeigen sich befremdliche Zeichen der Zeit, die
eigentlich die Präsentation der christlichen Botschaft anregen und
anstoßen. Aber dieses eigentlichmuss von den Fesseln befreit werden,
die jene ihm angelegt haben, die es vertreten müssten. Das geschieht
ganz offenbar nicht direkt, wie der lange geglaubte Mythos von der
Not, die beten lehrt, glauben machen wollte. Not lehrt Verzweiflung
und ein bemüht falsches Beten verstärkt das noch. Die Unsicherheit
aus denmultiplen Krisen führt nicht dazu, dassMenschen besonders
auf die Kirche setzen, um damit leben zu lernen, weil sie spüren, wie
wenig ihnen das gerade nutzt. Die christlichen Religionsgemein-
schaften tun sich entsprechend außerordentlich schwer in der zeit-
genössischen Krisenlage. Die Kirchen steigen entsprechend auch
unaufhaltsam ab und werden als so unglaubwürdig eingeschätzt,
wie es in ihren vielfältigen Skandalen sichtbar geworden ist.

Es stellt sich etwas quer, so dass der Prozess nicht direkt, sondern
nur anders verlaufen kann. Das, was sich querstellt, betrifft ein Nar-
rativ, das schon weit mehr als eineinhalbtausend Jahre christlich an-
geboten wird. Es geht um dieWelt oder die Welt, wie das im üblichen
religiösen Sprachgebrauch heißt, und ihre Verderbtheit und Sünde,
ihre Gewalt und Bosheit, ihr Übel und Leid. In dem, was schiefläuft
und daneben geht, geht es also zugleich stets um mehr. Es ist au-
ßerordentlich schwer, die Arena klein zu halten, auf der sich die
multiplenKrisen derGegenwart abspielen. VondieserHebelwirkung
ist das traditionelle Narrativ der verderbten Welt voll. Bedrängende
Krisen sind gerade in der vernetzten Welt ein Hebel über ihre un-
mittelbare Wirklichkeit hinaus. Haben Krisen Menschen so hart ge-
troffen wie bei der Flutkatastrophe im Ahrtal 2021, so werden noch
viel mehr von der Furcht erfasst, Opfer einer Krise zu werdenwie die
Betroffenen. Das gilt nicht zuletzt dann, wenn man noch gar kein
Opfer geworden ist. Das hat Folgen. So rufen gerade Menschen in
westlichen Demokratien immer lauter und hektischer nach einer
autoritären Macht, die sie vor dem befürchteten Abstieg bewahrt,
und nehmen dafür Maß an Gesellschaften, die dem bereits verfallen
sind. Sie rufen nicht unbedingt danach, dass jetzt entschieden und
entschlossen Abwehrmaßnahmen getroffen werden, damit es nicht
noch schlimmer kommt. Sie fürchtenOpfer zuwerden,weil andere es
bereits massiv sind undweil es noch schlimmer kommen könnte. Die

12 Zum Geleit



alten Totalitarismen reiben sich die Hände, weil das ihnen wiederum
die Tore zu verführerischen Neuauflagen öffnet. Auch das ist theo-
logisch im Rahmen des genannten Narrativs längst vorgesehen. Das
Böse in der Welt zeigt sich stets in verführerischem Gewand, in die-
sem Fall in Form eines Opferdiskurses, der die Abgrenzung von an-
deren statt Solidarisierungmit ihrem Schicksal rechtfertigt. Böses tritt
stets anders auf, als es selbst tatsächlich ist. Die Tatsache, dass es
Opfer gibt, die Solidarität benötigen, und der Umstand, dass die
Opferzahlen zunehmen, wird dabei umgedreht zu einem Diskurs,
der andere zu Opfern macht, damit man es selbst bloß nicht wird.
Timothy Snyder hat das auf dem Hintergrund der Bloodlands her-
ausgearbeitet, also jener Territorien in Osteuropa, aus denen im
20. Jahrhundert die mit Abstand meisten Opfer politischer und mi-
litärischer Gewalt kamen. „Kein großer Krieg oder Massenmord im
20. Jahrhundert begann, ohne dass die Aggressoren oder Täter zu-
nächst ihre Unschuld oder ihre Opferrolle behaupteten. […] Die
menschliche Fähigkeit, sich subjektiv als Opfer zu sehen, ist an-
scheinend grenzenlos, und Menschen, die sich für Opfer halten, las-
sen sich zu äußerst gewaltsamenHandlungenmotivieren.“ (Timothy
Snyder, Bloodlands. Europa zwischen Hitler und Stalin, München:
Beck, 2. Aufl. 2011, 401) Man fürchtet die negativen Seiten eines
Opfers umsomehr, als dieVerhältnisse den Finger in dieWunden von
tatsächlichen Schwächen legen. Aber statt daran zu arbeiten und sich
selbst zu überschreiten, ist es einfacher, darauf zu setzen, dass es der
starke Mann dann richten wird. Die multiplen Krisen und solche
Folgen zeigen einen unerlösten Zustand der heutigen Welt; die reli-
giöse Annahme bewährt sich in ihnen. Eine so unerlöste Welt kann
ihre Rettung aufgrund ihrer eigenen basalen Bosheit nicht erzeugen,
so die elementare Einsicht des christlichen Glaubens über die Welt.
Davon muss kein gläubiger Mensch abrücken. Verlässlichkeit und
Sicherheit werden in einer solchen Weltlage zu hohen Gütern. Viele
sehnen sich danach, Räume gesicherter Verhältnisse zur Verfügung
zu haben, in denen es anders zugeht als in den Unbillen der Außen-
welt. Sie suchen das in Partnerschaften und im familiären Umfeld, in
Heimat und im Beruf, im Sportverein und im Vermögensaufbau,
auch im Internetkonsum und in social media, in Kryptowährungen
und in all dem, was es in der digitalen Welt so alles gibt. Hinzuge-
kommen ist seit Russlands Angriffskrieg auf die Ukraine die Erwar-
tung,mit demWiederaufbau einer verlorengegangenenmilitärischen
Stärke wenigstens hierzulande solche Sicherheitszonen zu erreichen,
in denen ein bangeswir in einem kleinen Sinn sicher ist. Allerdings ist

Zum Geleit 13



alles das, was sicher ist und verlässlich daherkommt, selbst hoch
volatil, gehört es doch nun einmal zur Welt. Alles, was Sicherheit
verheißt, ist mit ungewissem Ausgang geschlagen. Kommt die Auf-
rüstung rechtzeitig und reicht sie aus? Zahlt sich großer Zeitaufwand
in der digitalen Welt aus und dreht nicht ins Dystopische? Treue zu
Sportverein und Vermögensbilanzen ohne viel herzzerreißendes Auf
und Ab? Heimat als Idylle trotz des ständigen Verdrusses über ihre
politische Vereinnahmung? Ein Beruf ohne Sorgen? Und wo gibt es
Partnerschaften und familiäre Loyalität, obwohl ganz sicher auf lange
Sicht gebaut, ohne dass sie schnell wegbrechen könnten? Es ist kein
Jammern auf hohemNiveau, wennman von dem Eindruck bedrängt
wird, dass Sicherheit, Verlässlichkeit, stabile Räume immer gerade
dort zu sein scheinen, wo man selbst eben nicht ist. Woanders er-
strahlen sie dann um so heller, vor allem wenn man nicht hinter die
Fassade schauen kann.

Eine so ambivalente und bedrängende Ausgangslage ist eigent-
lichmitten in dieserWelt ein umfängliches Förderungsprogramm für
Religionsgemeinschaften, Glaubensformen, Spiritualitätsweisen und
dabei insbesondere für den christlichen Glauben. Das geschieht al-
lerdings nicht; die Förderung der Kirche durch die unerlöste Welt
wirkt sich nicht aus. Eswird noch nicht einmal eine Selbstbestätigung
erreicht. DasGegenteil ist der Fall, Kirche ist sich selbst äußerst strittig
und in sich unsicher. Soll sie das Lob der Autoritären singen oder
dagegen anstimmen? Sie steigt ebenfalls ab wie die weltlichen
Rückversicherungen und sie wird nicht gerade als safe space einge-
schätzt. Das ist eigentlich überraschend und verwunderlich. Sicher-
heit und Verlässlichkeit gehören zum Kerngeschäft des Glaubens.
Das ist keine weltliche Täuschung oder boshafte Umdeutung des
Lebens. Das ist eine der Konstanten im gläubigen Leben und für das
Leben darüber hinaus. Das Christentum, um auch hier auf den
größten Umfang des wir zu kommen, kann dafür sogar den Kern
seiner Botschaft in die Waagschale werfen. Es geht um die Erlösung,
die seit dem letzten Konzil der katholischen Kirche sogar als Aus-
druck eines universalen Heilswillens Gottes erkannt worden ist.
Dieser Wille schließt niemanden aus. Es muss niemand fürchten,
verworfen zu sein, bloß weil kirchliche Leute danach schielen, dass
sie oder er es tatsächlich doch sein müsste. Das gilt für alle mensch-
lichen Aktivitäten mit der Fähigkeit, dass Menschen wirklich Men-
schen werden und keine Unmenschen bleiben. Zwischen Gottes
Heilswillen unddas Individuumkommtnichts undniemand anderes
dazwischen. Dieser elementare Zusammenhang generiert eine der

14 Zum Geleit



am meisten verlässlichen Formen von Freiheit. Sie kann überall und
jederzeit in Anspruch genommen werden. Es geht sogar noch weiter.
Die christliche Religionsgemeinschaft gewann aus größtenKrisen der
Anhängerschaft Jesu und mitten in extremen Verratsmomenten in
ihrem engsten Kern, die auch noch direkt mit seinem Tod am Kreuz
verbunden sind, amEnde die Sicherheit ausGottesnähe. Die gläubige
Erfahrung lehrt: Verzweiflung kann sich in Hoffnung, Gewalt in
Nächstenliebe, Armut in Seligkeit, Tod zu Leben transformieren. Der
Tod Jesu am Kreuz, der alle Anhänger in tiefe Verzweiflung führt,
sühnt die Gewalt und die Schuld, woraus eine umfassende Recht-
fertigung entsteht. So sagt es schon Paulus und seine eigene ambi-
valente Lebensgeschichte zeigt das Muster dieser Rechtfertigung. Sie
macht souverän wie nichts anderes auf dieser Welt. Es zeigen sich
erheblich höhere Werte als Sicherheit und Verlässlichkeit, die ge-
genüber dieser Souveränität bestenfalls bürgerliche Tugenden sind.
Es geht um Leben und Tod und die Widerständigkeit des Lebens
gegen dieMacht des Todes über sich selbst und für andere. In diesem
Widerstandwird ein anderes Leben indiziert, das sich von der immer
als größer demonstrierbaren Macht des Todes nicht knechten lässt.
All die Unsicherheiten und nicht verlässlichen Größen aus den mul-
tiplen Krisen, die heute in der Menschheit vorhanden sind, haben
gegenüber dieser spirituellen Kraft nicht die Macht, um deren Sou-
veränität außer Kraft zu setzen. Sie haben keine damit vergleichbare
power. Das können auch kirchliche Unzulänglichkeiten, Fehler, Un-
fähigkeiten nicht aus der Welt schaffen.

Das hat eine signifikante Konsequenz: Es kann nicht so einfach
sein, warum die Kirche nicht von der Sehnsucht nach Sicherheit und
Verlässlichkeit profitiert. Es muss daher komplexer sein, als dass hier
die eigene Botschaft schlecht verkündet wird. Die Botschaft strahlt
auch, wenn sie defizitär präsentiert wird. Esmuss alsomehr dahinter
sein. Was sind die Gründe dafür? Und was wären Bedingungen der
Möglichkeit, mit denen an diesem neuralgischen Punkt eine andere
und überzeugende Diskursivierung der christlichen Souveränität
gegenüber Not, Verzweiflung, Unsicherheit und fehlender Verläss-
lichkeit einsetzen kann?

DieDissertation vonMartina Fries verhandelt diese beiden Fragen
und entwickelt eine bestechende Antwort. Sie drehen sich um einen
gemeinsamen neuralgischen Punkt, der schon im Titel und höflich in
Frageform gegenüber der eigenen Kirche benannt wird: Braucht die
Welt die Kirche? Im Fragezeichen liegt das Problem auf dem Tisch,
das zu lösen die Kirche nicht in der Lage ist. Die Frage ist eine kom-

Zum Geleit 15



plexeHerausforderung. Sie zeigt: Kirche hat eine Vorstellung von der
Welt, die sie auf eine nachhaltige Weise blockiert, selbst ein Ort der
Souveränität gegen Unsicherheiten zu sein, den sie eigentlich anbie-
ten müsste. Die Welt hält sie nicht davon ab, das zu werden, in
multiplen Krisen wie jetzt wahrlich nicht. Welt ist in der Krise, kann
jede Hilfe gut gebrauchen und greift sie auch auf. Davon zeugt der
pastorale Ort, auf den sich diese Arbeit hauptsächlich bezieht, der
welt:raum am St. Johanner Markt in Saarbrücken. Was Kirche davon
abhält, über sich hinaus zu wachsen, muss sie woanders suchen als
darin, dass Welt Kirche braucht. Für dieses woanders hat die Arbeit
mit dem welt:raum einen Ort zu bieten, an dem etwas zu finden ist,
was sowohl das Problem erfasst wie erstaunliche Lösungen fassen
lässt. Problem und Lösungen sind mit der elementaren Einsicht ver-
bunden, dass die Welt eben die Kirche nicht braucht. Ein zunächst
unscheinbar erscheinender pastoraler Raum in einer normalen In-
nenstadt hat darin eine Signifikanz, die größer ist als die Unzuläng-
lichkeiten, die auf ihn zugreifen. Das hat dieser Ort mit anderen, von
Heterotopologien geprägten Räumen gemeinsam.

Ein solcher Ort trägt einen Zeichenwert in sich, den zu erschließen
alles andere als einfach ist. Das gelingt Frau Fries mit komplexen
semiotischen Theoremen, welche die Selbstmarkierungen der für die
Welt unverzichtbaren kirchlichen Präsenz mit Indizes versehen,
denen diese nicht ausweichen kann. Sie gewinnt hier zum anderen
aus der symbolischen Kraft dieser Indizes Argumente, die für das
kirchliche Selbstverständnis unausweichlich zunächst einmal eine
Zumutung sind,weil sie seineDefizite freilegen und seinemangelnde
Komplexität belegen. Aber ausgerechnet von der Welt werden jene
Indizes und diese Argumente als Ermutigung erfasst, gerade weil
diese Welt die Kirche nicht braucht, wohl aber an ihr als Ermutigung
anknüpfen kann, uman ihren Fehlern, Schwächen,Übeln zu arbeiten.
Die demütigende Ohnmacht angesichts der eigenen Übel und Bos-
heiten wird so zu einer Ermächtigung, von der die eigentliche
christliche Botschaft seit langem überzeugt ist.

Das kann eine weitreichende Konsequenz haben. Seit der Kon-
stantinischen Wende im 4. Jahrhundert galt als selbstverständlich,
dass die Welt die Kirche braucht, gerade so wie der Imperator Kon-
stantin die Kirche gerufen hat, um das wankende Imperium Roma-
num zu stabilisieren und gegen Untergang rückzuversichern. Ohne
christliche Kirche ist die Welt verloren. Und die Gottesstadt des Au-
gustinus wusste das sogar noch dort zu verteidigen, wo das Impe-
rium tatsächlich und unter Zutun der Christen unterging. Es krankt

16 Zum Geleit



an der Bosheit und Verwerflichkeit der Civitas terrena, sich nicht
hinreichend der Civitas Dei zu unterwerfen. Man musste nach Au-
gustinus also lediglich in jedem Untergang eine christliche translatio
imperii vollziehen und sah sich wieder auf sicherem Terrain der Ci-
vitas Dei.DieWeltmit ihrer schnöden Säkularität brauchteman nicht.
So konnte der Tenor für mehr als eineinhalb Jahrtausende der gleiche
bleiben: Welt braucht Kirche, weil diese Welt sonst verloren ist.

Jetzt dreht sich die Formel um, nachdem offenbar geworden ist,
dass sie nicht hält, was sie verspricht. Ihr schwächstes Glied ist
nämlich die Kirche, nicht die Welt. Das zeigt sich an dem, was die
Kirche über sich in den letzten hundert Jahren hat offenbarenmüssen
an sexuellem Missbrauch, an unseligen Traditionen wie ihrem Anti-
judaismus, an großzügiger Bevorzugung jener, die reich undmächtig
auftreten und für sie Privilegien absichern. Die Welt braucht Erlö-
sung, das stimmt in dieser Formel. Aber sie hat geflissentlich über-
sehen, dass Kirche diese Erlösung offenkundig noch viel mehr
braucht als dieWelt. Erst die krisengeschüttelteWeltmutet derKirche
das zu, weil Welt sie nicht mehr gebrauchen kann. Und dort, wo sie
das einräumt, öffnen sich Räume für die Kraft ihrer Botschaft, um
zuerst einmal die Kirche von ihrenMythen zu befreien und so andere
Orte für die Erlösung der Welt zu präsentieren. Entsprechend ändert
sich in dem Zustand, in dem das große Wir der Menschheit sich jetzt
befindet und nach Lage der Dinge noch lange befinden wird, die
Formel. Kirche brauchtWelt,weil sie sonst so verloren istwie dieWelt
und sie beide gemeinsam an ihren Übeln zugrunde gehen.

Für diesen theologischen Ortswechsel wurde auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil eine Grammatik entwickelt, welche die emsi-
gen Bemühungen der kirchlichen Hochhierarchie, sich nach dem
Konzil von dieser Selbstrelativierung wieder zu befreien, als defizi-
täres Ansprechen des christlichen Glaubens aufzeigen. Mit dem, was
dieArbeit aus demkleinenwelt:raum amSaarbrücker JohannerMarkt
an Einsichten gewinnt, lässt sich dagegen eine Sprache lernen, die
souverän mit dieser Grammatik in den multiplen Krisen der Welt
bestehen kann.

Hans-Joachim Sander

Zum Geleit 17



Vorwort

Dieses Buch ist die leicht überarbeitete und erweiterte Versionmeiner
Dissertationsschrift, die im Juli 2024 von der Katholisch-Theologi-
schen Fakultät der Paris Lodron Universität Salzburg im Fachbereich
Systematische Theologie angenommen worden ist.

Sie ist für mich mehr als eine Qualifizierungsarbeit. Der gesamte
Promotionsprozess war ein Resümee und eine Standortbestimmung
nach einem viertel Jahrhundert hauptamtlicher pastoraler Arbeit als
Pastoralreferentin.

Die Forschungsfrage ist über all die Jahre gewachsen und wurde
außer durch die in der praktischen Arbeit gemachten Erfahrungen
genährt vor allem vom Bekanntwerden des sexuellen und geistigen
Missbrauchs in der Kirche, seiner systematischen Vertuschung, der
zunehmenden Fundamentalisierung in der Kirche und der Gesell-
schaft und dem Erstarken fundamentalistisch-autoritärer Strukturen
und Zugriffe in beiden Systemen. In den vergangenen Jahren ent-
wickelte sich die Frage dann in einem Wechselspiel mit dem kon-
kreten Ort meiner Tätigkeit und der theoretischen Beschäftigung mit
diesem und dieser.

Der Ertrag des vielfach riskanten Unterfangens ist eine reflektierte
und fundierte Theorie, die sich zukünftig in der Praxis als glaub-
würdig und tragfähig erweisen muss.

Der konkrete Ort, um den sich sowohl die Frage als auch die
Antwort dreht, ist der welt:raum in Saarbrücken. Ende September
2025 wurde dieser geschlossen. Die Zeiten stehen nicht günstig für
die Pastoral, die ich praktisch und theoretisch vorschlage und die
Ekklesiologie, die sich aus dieser ergibt bzw. dieser zugrunde liegt.

Fürmich beschreibt dieses Buch den Point of noReturn, hinter den
ich praktisch-theologisch und dogmatisch nicht mehr zurückkehren
kann, aber auch nicht will. Ich würde mich sehr freuen, wäre das bei
der Lektüre bei dem einen oder der anderen auch so, denn das Wo
und Wie der Kirche hängt immer von den konkreten Menschen ab,
die es zu verantworten haben – auf allen Ebenen und an allen Orten.
Wenn die Lektüre zum Risiko ermutigen würde, dann wäre das ein
weiterer Ertrag, denn Glaubwürdigkeit und Fragwürdigkeit bedin-
gen sich wechselseitig. Nur, wer das Risiko der Fragwürdigkeit nicht
scheut, kann Glaubwürdigkeit erlangen.

Bevor ich zur Lektüre entlasse, darf ich danken. Dabei beschränke
ich mich auf die, die direkt mit diesem Buch in Verbindung stehen.

18 Vorwort



ImHinblick auf den Promotionsprozess danke ich Prof. Dr. Hans-
Joachim Sander, der mir oft mehr zugetraut hat als ich mir selbst,
mich intensiv begleitet hat und ohne den es den Prozess und dieses
Buch nicht gegeben hätte. Ebenso danke ich Prof. Dr. Wolfgang Beck,
der mir an der PTH St. Georgen eine pastoraltheologische Beheima-
tung und viele Impulse gegeben hat. Ferner danke ich Prof. Dr.
Gregor Maria Hoff für sein Zweitgutachten und seine ergänzenden
Hinweise.

Ich danke den Herausgeber*innen der Reihe Theologie im Dazwi-
schen Prof.in Dr.in Christine Büchner und Prof. Dr. Michael Schüßler,
dass sie meine Arbeit der Aufnahme in die Reihe würdig fanden.

Ich danke denen, die durch einen finanziellen Zuschuss den
Druck unterstützt haben: dem Netzwerk Citykirchenprojekte1, dem ich
zudem wichtige inhaltliche Impulse und kollegialen Austausch ver-
danke und das ich all denen ans Herz legen möchte, die sich in der
Citykirchenarbeit engagieren (möchten); dem Bistum Trier; dem Bo-
nifatiuswerk der deutschen Katholiken, das den Druck aus Mitteln der
Franz-von-Sales-Stiftung unterstützt hat und AGENDA, Forum katho-
lischer Theologinnen e.V.2

Ich danke dem Lektor, Volker Sühs, der mich geduldig begleitet
hat.

Ich danke all denen, die Korrektur gelesen haben.
Ich danke allen, die den Prozess wohlwollend begleitet und an

sein Gelingen geglaubt haben.
Und natürlich danke ich all denen, die den welt:raum mitgestaltet

haben und weiter gestalten wollen.
Als Resümee münden letztlich alle meine bisherigen Erfahrungen

und Begegnungen in dieses Buch ein. Einen besonderen Stellenwert
haben dabei meine Freund*innen und meine Familie.

Martina Fries

1 Vgl. www.citykirchenprojekte.de (aufgerufen am 25.10.2025).
2 Vgl. https://agenda-theologinnen-forum.de (aufgerufen am 25.10.2025).

Vorwort 19



1. Einleitung

„Die Stadt ist der Ort der großen Fragen.“3

Dieses Buch nimmt seinen Ausgang, seinen Verlauf und auch sein
Ende in der Stadt. Es reflektiert den Raum der Stadt, die Rhythmen
der Stadt, die Charakteristika der Stadt, die Themen der Stadt unddie
Menschen, die sie prägen und von ihr geprägt werden. Es betrachtet
pastorales Handeln im Kontext und unter den Bedingungen der
Stadt. Somit ist es, Frank Eckardt folgend, nicht verwunderlich, wenn
die erkenntnisleitende Frage eine große ist: „Braucht die Welt die
Kirche?“.

Gleichzeitig ist diese Frage eine kleine Frage. Eine Frage nämlich,
die sich im (pastoralen) Alltag in der Stadt an ganz konkreten Orten,
in ganz konkreten Situationen stellt oder gestellt wird.

Sie wird genährt von den Bedingungen der Stadt, die, wenn die
Kirche sich ihr stellt, klare und ungeschönte Antworten gibt. Nur
fernab der kirchlichen Blase und selbst gestalteter und gestaltbarer
Echoräume kann die Differenz zwischen dem kirchlichen Selbstver-
ständnis und dem weltlichen Anspruch, zwischen der selbst be-
stimmten Identität und der Identitätszuschreibung von außen deut-
lich werden.

WenndieKirche in die Stadt geht, kann sie viel verlieren, vor allem
das an ihrem Selbstbild, was nicht mit der Realität übereinstimmt.

Nur, wenn die Kirche in die Stadt geht, kann sie sich wahrhaftig
machen. Indem sie ihre Machtposition verlässt, kann sie Autorität
erlangen.Diese braucht sie,will sie für dieMenschen ihrerGegenwart
anschlussfähig und bedeutsam sein.

Dass diese Identitätsbestimmung von außen für das Innen der
Kirche essenziell ist, hat das Zweite Vatikanische Konzil erkannt.
Seiner Bestimmung des Zueinanders von Innen und Außen folgt
dieses Buch.

Ihren eigentlichen Ausgangspunkt nimmt es aber in der pastora-
len Praxis in der Stadt, in der sich die Kirche permanent herausge-
fordert sieht, das, was im Innen (selbst)verständlich ist, ins Außen
und für das Außen zu übersetzen. Bei diesem Übersetzungsprozess
macht sie meistens die Erfahrung, dass sich Selbstverständlichkeiten
auflösen, verändern, neu zusammensetzen und diese genau dadurch
eine ganz neue Bedeutsamkeit erlangen.

3 Eckardt, Frank. Soziologie der Stadt. Bielefeld: transcript. 2004. 6.

1. Einleitung 21



Dieser ständige Prozess einer vergegenwärtigten Theologie und
pastoralen Praxis hat bei der Autorin zu einemUnbehagen bezüglich
der immer noch propagierten und gelebtenAuffassung der Kirche als
unveränderbarem Gegenüber zur Welt geführt. Die Erfahrung vor
Ort war für sie eine andere: wenn die Theologie und ihre Praxis sich
wirklich auf die Welt einlassen, den Dialog auf Augenhöhe suchen
und finden, dann verändern sich beide, dann heben sich die einander
binär gegenüberstehenden Größen in ein Drittes auf.

Diese Erfahrung wird in diesem Buch überprüft. Stimmt die Er-
fahrung, dass eine urbane Theologie und urbane pastorale Praxis
anders ist? Woher kommt die erlebte Ablehnung aus dem Innen der
Kirche für das, was aus einer solchen Theologie entsteht? Kann sie
dennoch theologisch und pastoral praktisch begründet werden? Und
welche Konsequenzen hätte dies oder könnte dies haben?

Bezogen auf die eigene Berufsrolle geht es um eine Vergewisse-
rung. Was bedeutet es, als Pastoralreferentin an der aufgetragenen
Schnittstelle zwischen der Kirche und der Welt zu arbeiten?4 Welche
Freiräume braucht es, diese Schnittstelle zu gestalten und welche
Offenheit für das, was sich da zeigt und entsteht, muss es bei allen
Beteiligten und Beauftragenden geben?

Letztlich handelt es sich auch um eine Frage nach dem,wie Kirche
lernen kann, könnte bzw. müsste, wenn sie ihren Auftrag der Ver-
kündigung des Evangeliums in der Gegenwart ernst nehmen will.

All die benannten Fragen machen deutlich, dass es sich nicht nur
um eine große, sondern auch um eine komplexe Frage handelt. Doch
gerade in dieser Komplexität passt sie zum Feld der Untersuchung.

Nicht nur in der Komplexität steckt ein Risiko. Da die For-
schungsfrage und das Forschungsfeld das eigene Betätigungsfeld
betreffen und die Frage offen gestellt und beantwortet werden soll,
riskiert das Vorhaben eigene Sicherheiten. Doch nur in der Perspek-
tive des möglichen Scheiterns kann sich Wahrhaftigkeit einstellen.

Dem Ort der Frage, der Schnittstelle von Kirche und Welt ent-
sprechend, ist das methodische Vorgehen grundsätzlich als hetero-
logisch zu bezeichnen. Eine heterologische Theologie in Anlehnung
an Michel de Certeau5 (1925–1986) „betreibt die Theologie als Wis-

4 Vgl. Die deutschen Bischöfe.Rahmenstatuten und -ordnungen für Gemeinde und Pastoral-
Referenten/Referentinnen, herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz. Bonn 1987. 33.

5 Vgl. Certeau, Michel de. Heterologies. Discourses on the Other. Manchester: University
Press. 1986; Certeau, Michel de. Kunst des Handelns. Berlin: Merve. 1988. 285–286;
Certeau, Michel de. GlaubensSchwachheit. Stuttgart: Kohlhammer. 2009. 41–60.

22 1. Einleitung



senschaft vom Anderen aus der Überzeugung heraus, dass es die
Wahrnehmung des Anderen braucht, um eine Spur Gottes, des ‚ganz
Anderen‘ zu entdecken“6. Entsprechend verlässt dieses Buch den
homogenen theologischen Diskurs und erweitert diesen um sozio-
logische, philosophische, geografische, empirische, pädagogische
und semiotische Methoden und Theorien. Letztlich folgt es damit
dem Weg, den der sie begründende Ort beschritten hat: dem Her-
austreten aus den bekannten und vertrauten Bezügen, die auf die
Vergangenheit ausgerichtet sind und im Vertrauten nichts Neues
mehr für die Herausforderungen der Gegenwart in die Zukunft
hinein generieren können. Es handelt sich um einen wissenschaftli-
chen Erkenntnisprozess, wie Charles Sanders Peirce (1839–1914) ihn
beschreibt. Für Peirce geht es in der Wissenschaft um das Finden von
Überzeugungen. „Diese (…) fallen nicht vom Himmel. Überzeu-
gungen sind (…) Ergebnisse von Handlungsprozessen. Um zu einer
Erkenntnis zu gelangen, ist einHandeln eigener Art notwendig – eine
besondere Art der Weltzuwendung und der Selbstzuwendung. Der
Anlass für ein solches Handeln ist stets der Gleiche: immer gilt es,
Handlungsprobleme zu lösen – entweder eigene oder Handlungs-
probleme anderer. Ziel der Erkenntnisgewinnung ist stets die Erar-
beitung einer Überzeugung, denn nur eine Überzeugung ermöglicht
Handeln.“7 Dem entsprechend sind das Handeln und die Theorie
wechselseitig und untrennbar miteinander verbunden und die Rei-
henfolge nicht im Sinne einer Anwendung der Theorie zu verstehen.

Die Entscheidung, bei der Strukturierung des Buches die Theorie
dem Konkreten vorzuschalten, basiert auf der Überlegung, dass es
hilfreich ist, die Theorien zu demOrt, dermit ihnen beschriebenwird,
zu kennen. Aus Platzgründen ist der tatsächliche Erkenntnisprozess,
der von der Beobachtung über die Auseinandersetzung mit den
passenden Theorien wieder zum Ort zurückkehrt, um den ersten
Schritt reduziert.

Das Thema „Braucht die Welt die Kirche?“ ist ein radikal in Frage
stellendes, das auch vermeintlich wissenschaftlich fundierte Sicher-
heiten mit einbezieht. Dies betrifft stellenweise auch die Sprachfä-
higkeit. Doch aus einem stammelnden Suchen kannNeues entstehen,

6 Keul,Hildegund. „GlückhafteWunde“Ein heterologischer Zugang zurVerwundbarkeit mit
Michel de Certeau. In Gott anders wo? Theologie im Gespräch mit Michel de Certeau, her-
ausgegeben von Christian Bauer und Marco A. Sorace. Ostfildern: Matthias Grün-
ewald. 2019. 309–330. 311.

7 Reichertz, Jo. Die Abduktion in der qualitativen Sozialforschung. Opladen: Leske + Bud-
rich. 2003. 13 f.

1. Einleitung 23



das einem selbstsicheren Bestätigen niemals entspringen wird. „Sich
an einen Diskurs klammern, der seine Privilegien zu bewahren ver-
sucht, dabei aber den Inhalt in sein Gegenteil verkehrt, das ist eine
Definition des Fundamentalismus.“8 Damit ist dieses Buch schon in
seiner Methodologie radikal antifundamentalistisch und kenoprak-
tisch.

Es beginnt mit dem zeitlichen Kontext, in dem die Frage „Braucht
dieWelt die Kirche?“ gestellt wird und sich stellt. Wie ist dieWelt der
Gegenwart zu beschreiben? Wie ist die Kirche? Und welcher Art ist
die Frage „Braucht die Welt die Kirche?“ in diesem Kontext?

Dann beschreibt es den Ort dieser Frage anhand von Raum- und
Stadttheorien, bevor es im vierten Kapitel die Methoden, mit denen
die Frage beantwortet werden soll, die Rhythmusanalyse und die
Zeichen der Zeit, einführt und beschreibt. Sowohl die Frage als auch
ihre Beantwortung beziehen sich auf einen konkreten Ort, auf eine
konkrete Stadt im Südwesten Deutschlands. Dementsprechend sind
die Bezugsgrößen dieses Buches: die Gegenwart, die katholische
Kirche, Deutschland. Dass es trotz dieses zeitlichen, organisationalen
und geografischen Bezuges Signifikantes zu sagen hat, das wird am
Ende aufgezeigt.

Nach einer Transformation der binären Frage „Braucht die Welt
die Kirche?“ hin zu der komplexeren Frage „Wo kann die Welt die
Kirche brauchen?“ folgt eine ausführliche Beschreibung des konkre-
tenOrtes, an dem sich die Frage stellt bzw. gestellt wird: deswelt:raum
in Saarbrücken. Es handelt sich bei diesem um einen Ort von Kirche
mitten in der Stadt.

An diesem Ort werden im sich anschließenden siebten Kapitel
dann auch drei beispielhafte Antworten auf die Frage „Wo kann die
Welt die Kirche brauchen?“ gegeben. Da diese anhand der Zeichen
der Zeit erfolgen und auf der Zeichenebene als Argumente gedeutet
werden, führen sie zu einer allgemeingültigen Antwort: „Die Welt
kann die Kirche an Orten, die mit Zeichen der Zeit verknüpft sind,
brauchen.“

Das Buch schließt mit einer Erweiterung der Frage „Wo kann die
Welt die Kirche brauchen?“ um dasWie: „Wie muss eine Kirche sein,
die von der Welt gebraucht werden will?“. Die in diesem abschlie-
ßenden Kapitel beschriebenen fünf Adjektive – gegenwärtig, urban,
risikofreudig, widerständig und kenopraktisch – sind in ihrem Inhalt
auf andere Orte von Kirche übertragbar und damit signifikant. Sie

8 Keul, „Glückhafte Wunde“, 313.

24 1. Einleitung



sind außerdem nur eine Auswahl. In der beschriebenen Methodik
können weitere solcher Adjektive formuliert werden. Sie sind positiv
formulierte Eigenschaften, die negativ angewendet deutlich machen
können, welche Kirche von der Welt nicht gebraucht werden kann.

An dieser Stelle sei auf eine Schwierigkeit hingewiesen, die me-
thodisch entsteht. Die Kirche und die Welt gibt es nicht. Beide beste-
hen stets aus konkreten Orten zu bestimmten Zeiten mit konkreten
Menschen und konkreten Herausforderungen. Sie stehen zudem
stets einer oder mehreren relativierenden Größe(n) gegenüber, wes-
halb sie immer anders sind, da auf diese bezogen und von diesen
bestimmt. In den konkreten Beispielen wird dies deutlich. Zur Sys-
tematisierung werden dennoch diese verallgemeinernden Begriffe
verwendet. Hiermit kann auch deutlich werden, dass es sich um
Überlegungen systematischer Natur handelt und das Erkenntnisin-
teresse auf der strukturellen Ebene angesiedelt ist, welches aber
wiederum untrennbar mit dem unsystematischen Einzelnen ver-
knüpft ist.

Die katholische Kirche in Deutschland ist nach wie vor sehr stark
von der Gemeindetheologie geprägt. In dieser Prägung nimmt dieses
Buch einen Heterotopos, einen anderen Ort, ein. Die gefundene
Antwort und die beschriebenen Wie sind signifikant auch für die
Kirche, die sich als Gemeinde formiert. Nicht zufällig ist die Aus-
gangsfrage aber außerhalb dieser Struktur entstanden und beant-
wortet worden. Die Entstehung zeigt: die Kirche braucht auch
strukturell Heterotopoi, da sie ohne diese von Vielem abgeschnitten
wird. Damit ist dieses Buch auch als Plädoyer zumindest für eine
mixed economy9 kirchlicher Orte zu verstehen.

So wie die Räume ist die Sprache sozial produziert. Sie bildet
Wirklichkeit ab und schafft sie gleichzeitig auch. Entsprechend dem

9 Der Begriff der mixed economy entstand in Großbritannien im Kontext politischer
Debatten in der Nachkriegszeit. Er beschreibt ursprünglich ein Wirtschaftssystem,
das sowohl private Unternehmen als auch nationalisierte staatliche Dienstleistungen
gleichberechtigt nebeneinander umfasst. Die anglikanische Kirche hat den Begriff
übernommen, umdas gleichberechtigteNebeneinander von traditionellen und neuen
Ausdrucksformen (sogenannten fresh expressions of church) vonKirche zu beschreiben.
(Vgl. Heinrichowski, Dag. Die Angst verlieren, etwas zu verlieren und Elemente einer
Ekklesiologie im Spagat à la François Jullien. Vielfalt als fruchtbare Ressource entdecken. In
anders, denn Kirche hat Zukunft.Wie Fresh X neueWege gehen, herausgegeben vonMaria
Herrmann und Florian Karcher. Freiburg im Breisgau: Herder. 2022. 134–148. 136.;
Müller, Sabrina. Fresh Expressions of Church. Ekklesiologische Beobachtungen und Inter-
pretationen einer neuen kirchlichen Bewegung. Zürich: Theologischer Verlag. 2016. 94–
96.).

1. Einleitung 25



Auftrag des Zweiten Vatikanischen Konzils an die Kirche, für alle
Menschen von heute da zu sein, ist dieses Buch in gendergerechter,
diskriminierungsfreier und inklusiver Sprache formuliert. Eventuell
dadurch entstehende grammatikalische Fehler und schwerere Les-
barkeit werden bewusst als weniger gewichtig als die Inklusion und
Ansprache aller gewertet.

26 1. Einleitung


