Martina Fries

Braucht die Welt die
Kirche?

Von einer fraglich gewordenen Kirche
und dem Wo und Wie ihrer glaubwiirdigen Prasenz

Mit einem Geleitwort von Hans-Joachim Sander

Matthias Griinewald Verlag



Gefordert vom Bonifatiuswerk der deutschen Katholiken aus Mitteln
der Franz-von-Sales-Stiftung

Hilfswerk fiir den Glauben

é‘&
‘I::t?er:ifatlus

ML
Pageer | Fordenn

L
!":EL. FEC* CoB3411

Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegeniiber unserer Umwelt
bewusst. Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von
wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung unserer natiirlichen
Lebensgrundlagen an. Naheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe
Patmos auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben
Ubereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR)
stellen wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfiillen. Naheres dazu
auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur
Produktsicherheit wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet {iber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dissertation, Universitdt Salzburg 2025

Alle Rechte vorbehalten

© 2026 Matthias Griinewald Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern
www.gruenewaldverlag.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern
Druck: CPI books GmbH, Leck

Hergestellt in Deutschland

ISBN 978-3-7867-3414-7



Inhalt

ZUM GIBIT L.t 11
VOIWOTIE e 18
T BINRITUNG e 21
2. Die Frage ,,Braucht die Welt die Kirche?“ und ihr Kontext ........... 27
2.1 Welche Welt diese Frage stellt ...........ccooiiiiiiiiiiiinns 27
2.2 Welche Kirche diese Frage zuldsst ............ccoiviiiiiiinenns 34
2.3 Welcher Qualitat diese Frage ist ..........cooviiiiiiiiiiinnns 40

3. Die Frage ,,Baucht die Welt die Kirche?“ und der Raum, wo sie sich

] (] 1 43
3.1 Grundlegendes: Das Verhaltnis der Frage zum Raum ............ 43
3.2 RaumtheOrien .. .o 44
3.2.1  Begriffsdefinitionen ... 45
32T Ot 45
3.2.1.2 RaUmM oo 46
3.2.1.3 Spatial turn ... 49
3.2.2  Raumkonzepte .........ceiiiiiiiiiiii e 53
3.2.2.1 Die Produktion des Raumes — Henri Lefebvre ........... 53
3.2.2.2 Die Heterotopien — Michel Foucault .................... 63
3.2.2.3 First-, Second- und Thirdspace — Edward Soja ......... 69
3.2.2.4 Praktiken im Raum — Michel de Certeau ................ 73
3.2.2.5 Raumliche Gerechtigkeit — Edward W. Soja ............. 80
3.3 Stadttheorien ... 82
3.3.1 Die Stadt und ihre raum-zeitliche Entwicklung ........ 85
3.3.2 Die Stadt und die Kirche ...l 88
3.3.3  Merkmale der Stadt ........coooeiiiiiiiii 95
3344 Urbanisierung .......ccooieiiiiii i 105

Inhalt 5



4. Methodische Grundlegung ..........coooeiiiiiiii i 13

4.1 Die Rhythmusanalyse ..........coooiiiiiiiii i 1n3
4.1.1  Der Begriff der Rhythmusanalyse ........................ 1n3
4.1.2  Die Rhythmusanalyse nach Henri Lefebvre ............. 15
4.1.3  Die Rhythmusanalyse als rdumliche Methode .......... 18

4.2 Die Zeichen der Zeit .....ccoiieiiiiiiii e 124
4.2.1  Der Begriff der Zeichen der Zeit ..............ccooiveenns 125
4.2.2 Die Zeichen der Zeit als theologische Kategorie nach

dem Zweiten Vatikanischen Konzil ...................... 130
4.2.3 Die Zeichen der Zeit als raumliche Methode ............ 143
4.2.3.1 Die loci theologiCi .....ovevvneiiiiii i 143
4.2.3.2 Die Abduktion ...... ... 148
4.2.3.3 Die Zeichenhaftigkeit ...........ccooiiiiiiiiiiiiins 153

5. Die Transformation der Frage ,Braucht die Welt die Kirche?* zur
Frage ,Wo kann die Welt die Kirche brauchen?“ ..................... 167

6. Die Frage ,Wo kann die Welt die Kirche brauchen?* und der Ort, an
dem sie beantwortet werden soll: der welt:raum in Saarbriicken .... 175

6.1 Der welt:raum und seine raum-zeitliche Entwicklung ........... 179
6.2 Der welt:raum und seine rdumlichen Verortungen .............. 181
6.2.1  First- und secondspace ...........c.cccoiveiiiiiiianann. 181
6.2.2  Second- und thirdspace ..............ccoeviiiiiiiiin.n. 184
6.2.3  Thirdspace [ Heterotopos ...........ccceevevevevenenennn. 193
6.2.4 Internet ... ... 195
6.3 Der welt:raum und die Rhythmen ... 203
6.3.1  Grundsétzlich und bis zur Corona-Pandemie ........... 203
6.3.2 Wahrend der Corona-Pandemie 2020 bis 2021 ........ 21N

6.3.2.1 Phase 1: Ausbruch des Virus in China und erste Fille in
talien, Osterreich und Stiddeutschland (bis M3rz 2020) 211
6.3.2.2 Phase 2: Erste SchlieBungen (ab M&rz 2020) ........... 212
6.3.2.3 Phase 3:SchlieBungen von Geschaften und Restaurants 212
6.3.2.4 Phase 4: Offnung der Geschifte und sich formierende
Onlineformate im kulturellen Leben ..................... 214

6 Inhalt



6.3.2.5 Phase 5: Riickkehr zu einer neuen Normalitit (ab Juni

2020) <e e 215
6.3.3  Nach dem Umzug und der Corona-Pandemie .......... 218
6.4 Der welt:raum als kenopraktischer Ort .............ccooiiiiinis 220

Die Frage ,,Wo kann die Welt die Kirche brauchen?* und drei

beispielhafte Antworten ... 229

7.1 Grundlegendes ..o 229
7.1.1  Die Genese der Beispiele .........ccovviiiiiiiiiininnn. 229
7.1.2 DieThese:Die Zeichen der Zeit identifizieren die Orte, an

7.13

denen die Welt die Kirche brauchen kann oder: An Orten,
die mit Zeichen der Zeit verkniipft sind, kann die Welt
die Kirche brauchen ... 230
Die Qualitat der Antworten .........cccoviieiiiiiinn.n. 232

7.2 Beispiel 1: Der Frisérsalon auf dem Sankt Johanner Markt ..... 235

7.2.1  Der Kontext: Die Situation armer Menschen in

Saarbriicken ........oiiii 235
7.2.2  Der Initiator: Ingos Kleine Kdltehilfe— Hand in Hand e.V. 236
7.2.3  Der Kooperationspartner: Die Barber Angels

Brotherhood ..........ccooiiiii i 238
7.2.4  Der Frisorsalon auf dem Sankt Johanner Markt als

Beispiel, wo die Welt die Kirche brauchen konnte ...... 241
7.2.5 Die Bestatigung der These und die Bedeutung des

Raumes ... oo 243

7.3 Beispiel 2: Der welt:raum als Infopoint Ukraine ................. 245

7.3.1  Der Kontext: Der Krieg in der Ukraine und die Situation

gefliichteter Ukrainer*innen in Saarbriicken ............ 245
7.3.2  Die Initiatorin: Das Zuwanderungs- und

Integrationsbiiro (ZIB) der Landeshauptstadt

Saarbriicken ... 247
7.3.3  Die Kooperationspartnerin: Die Biirger*inneninitiative

INfo.SaarUa ........coooiii 248
7.3.4  Der Infopoint Ukraine im welt:raum ..................... 249
7.3.5 Die Bestatigung der These und die Bedeutung des

Rhythmus des Raumes ..., 254

Inhalt 7



7.4 Beispiel 3:,,Mehr Weihnachten* auf dem Saarbriicker
Weihnachtsmarkt ..o 260
7.4.1 Der Kontext: ,Mehr Weihnachten“ auf dem

Weihnachtsmarkt — Die Anfrage der Landeshauptstadt

Saarbriicken ..o 260
7.4.2 Die Orte, wo es ,mehr Weihnachten“ auf dem
Weihnachtsmarkt gab ... 262
7.4.2.1 Weihnachtswiinsche auf Sternen — 2018 ............... 262
7.4.2.2 Weihnachtswiinsche auf Glasscherben — 2019 ......... 263
7.4.2.3 Lichtblicke als Teil einer Licht- und Klanginstallation —
202 264
7.4.2.4 Frieden(s)gestalten — 2022 ...........ccceivinininnnnnn. 266
7.4.3 Die Bestatigung der These und die Bedeutung des
welt:raum als Heterotopos ...........ccvvvviiiniinenn.. 268
7.5 AbschlieBendes ......ooieeeiie i 274

8. Die Antwort: ,Die Welt kann die Kirche brauchen, und zwar an Orten,
die mit Zeichen der Zeit verknlpft sind“ ...t 277

9. Eine weitere Frage: ,,Wie muss die Kirche sein, die von der Welt
gebraucht werden will?“ ... . 281
9.1 Die Bedeutung der Frage ,,Wie muss die Kirche sein, die von der

Welt gebraucht werden will?“ ..., 282
9.1.1  Die Signifikanz der Antwort ,,Die Welt kann die Kirche
brauchen, und zwar an Orten, die mit Zeichen der Zeit

verknlipft sind.” ... ... 282
9.1.2 Die Antworten auf die Frage ,,Wie muss die Kirche sein,
die von der Welt gebraucht werden will?* als Taktiken

fiir eine Kirche, die von der Welt gebraucht werden will 284
9.2 Die Beantwortung der Frage, wie die Kirche sein muss, die von

der Welt gebraucht werden will ...t 286
9.2.1  gegENWAITIG .uveeee it 287
9.2.2  UIbAN L. 289
9.2.3  risikofreudig ..o 296
9.24  widerstandig .....ooiiii e 301

8 Inhalt



9.25  kenopraktisch ........coiiiiii i 304

9.3 Die abschlieBende Antwort ........ooviiiiiiiiiiii s 308
TO. SChIUSS e 309
L OratUL e 313

Inhalt 9



Zum Geleit

Wir erleben gravierende Umbriiche und das wir hat den grofien
Umfang der Menschheit. Sie steht vor multiplen Krisen, die ihre
Zukunft auf diesem Planeten verdiistern. Kriege werden im Riickfall
auf dunkle Zeiten, die wir ldngst tiberwunden glaubten, unverhohlen
als Angriffskriege angezettelt und in hybriden Formen auf viele
weitere Gesellschaften ausgeweitet. Die angegriffenen Gesellschaften
sollen Stabilitdt verlieren, um autoritar ausgeweidet zu werden, und
das tun sie auch. Das Klima wandelt sich viel beschleunigter, als es
den Kundigen lieb ist, die schon lange begriindet warnen. Eine kleine
Minderheit von Superreichen dominiert immer stiarker die globali-
sierte Zivilisation und bedient sich an ihren Ressourcen. Ihre Kaste
setzt den Ton fiir die Tech-Branche, wo sich angeblich das Schicksal
der Menschheit entscheidet. Die Forderung von autoritirem
Rechtspopulismus und die riicksichtslose Entfesselung von social
media scheint dabei zu den Geschiftsmodellen zu gehoren. Der
klassische, langwierige und Kompromisse suchende Interessens-
ausgleich in Demokratien kann kaum mehr mithalten. Ihre Relati-
vierung von Macht wird fortlaufend gedemiitigt. Entsprechend
breiten sich Oligarchien in allen vier Himmelsrichtungen aus wie
frither die Pest. Sie riechen schon von weitem verfault nach Kor-
ruptheit mit autoritiren und schamlosen Superherrschern. Die Ver-
achtung der Armseligen gibt es dabei schon fast gratis obendrauf, die
unter die Rader von erbarmungslosen Biirgerkriegen, brutalem
Strukturwandel, irreparablen sozialen wie natiirlichen Katastrophen,
blindwiitigen Rachefeldziigen und gierigem Griff nach den seltenen
Rohstoffen kommen.

Bei einer solchen Ausgangslage miisste die katholische Religi-
onsgemeinschaft geradezu aufbliihen, schliefilich bietet ihr Glaube ja
eine Form von Sicherheit und Bestarkung genau gegen solche be-
drangenden Zugriffe. Das geschieht jedoch nicht, hierzulande of-
fenkundig nicht und offenbar zunehmend auch in Gebieten nicht, die
lange Wachstumsmarkte fiir das Katholische waren wie Lateiname-
rika und Afrika. Das ist eigentlich erstaunlich. Diese Religionsge-
meinschaft ist selbst massiv in der Krise. Sie steigt gesellschaftlich
integral und hier bei uns sogar beschleunigt ab. Warum kann sie nicht
von der Lage der Dinge profitieren?

Die gravierenden Veranderungen, die wir gerade erleben, sind
eine Zumutung, haben das Potential von Demiitigungen und beno-
tigen Ermutigungen, die durch diese Demiitigungen und jene Zu-

Zum Geleit 11



mutungen angestofien werden. Auf dem Feld der Theologie kommen
diese drei Konfrontationen dort zusammen, wo in den Krisen eine
theologische Fundstelle mit befremdlicher Autoritit aufgefunden
wird, ein locus theologicus alienus. In den genannten Verdiisterungen
unserer Lebenswelt zeigen sich befremdliche Zeichen der Zeit, die
eigentlich die Prasentation der christlichen Botschaft anregen und
anstofsen. Aber dieses eigentlich muss von den Fesseln befreit werden,
die jene ihm angelegt haben, die es vertreten miissten. Das geschieht
ganz offenbar nicht direkt, wie der lange geglaubte Mythos von der
Not, die beten lehrt, glauben machen wollte. Not lehrt Verzweiflung
und ein bemdiiht falsches Beten verstéarkt das noch. Die Unsicherheit
aus den multiplen Krisen fithrt nicht dazu, dass Menschen besonders
auf die Kirche setzen, um damit leben zu lernen, weil sie spiiren, wie
wenig ihnen das gerade nutzt. Die christlichen Religionsgemein-
schaften tun sich entsprechend auflerordentlich schwer in der zeit-
genossischen Krisenlage. Die Kirchen steigen entsprechend auch
unaufhaltsam ab und werden als so unglaubwiirdig eingeschatzt,
wie es in ihren vielfaltigen Skandalen sichtbar geworden ist.

Es stellt sich etwas quer, so dass der Prozess nicht direkt, sondern
nur anders verlaufen kann. Das, was sich querstellt, betrifft ein Nar-
rativ, das schon weit mehr als eineinhalbtausend Jahre christlich an-
geboten wird. Es geht um die Welt oder die Welt, wie das im {iblichen
religiosen Sprachgebrauch heifit, und ihre Verderbtheit und Siinde,
ihre Gewalt und Bosheit, ihr Ubel und Leid. In dem, was schieflduft
und daneben geht, geht es also zugleich stets um mehr. Es ist au-
erordentlich schwer, die Arena klein zu halten, auf der sich die
multiplen Krisen der Gegenwart abspielen. Von dieser Hebelwirkung
ist das traditionelle Narrativ der verderbten Welt voll. Bedrangende
Krisen sind gerade in der vernetzten Welt ein Hebel iiber ihre un-
mittelbare Wirklichkeit hinaus. Haben Krisen Menschen so hart ge-
troffen wie bei der Flutkatastrophe im Ahrtal 2021, so werden noch
viel mehr von der Furcht erfasst, Opfer einer Krise zu werden wie die
Betroffenen. Das gilt nicht zuletzt dann, wenn man noch gar kein
Opfer geworden ist. Das hat Folgen. So rufen gerade Menschen in
westlichen Demokratien immer lauter und hektischer nach einer
autoritaren Macht, die sie vor dem befiirchteten Abstieg bewahrt,
und nehmen daftir Maf$ an Gesellschaften, die dem bereits verfallen
sind. Sie rufen nicht unbedingt danach, dass jetzt entschieden und
entschlossen Abwehrmafinahmen getroffen werden, damit es nicht
noch schlimmer kommt. Sie fiirchten Opfer zu werden, weil andere es
bereits massiv sind und weil es noch schlimmer kommen kénnte. Die

12 Zum Geleit



alten Totalitarismen reiben sich die Hande, weil das ihnen wiederum
die Tore zu verfiihrerischen Neuauflagen 6ffnet. Auch das ist theo-
logisch im Rahmen des genannten Narrativs lingst vorgesehen. Das
Bose in der Welt zeigt sich stets in verfiihrerischem Gewand, in die-
sem Fall in Form eines Opferdiskurses, der die Abgrenzung von an-
deren statt Solidarisierung mit ihrem Schicksal rechtfertigt. Boses tritt
stets anders auf, als es selbst tatsdchlich ist. Die Tatsache, dass es
Opfer gibt, die Solidaritat bendtigen, und der Umstand, dass die
Opferzahlen zunehmen, wird dabei umgedreht zu einem Diskurs,
der andere zu Opfern macht, damit man es selbst blofy nicht wird.
Timothy Snyder hat das auf dem Hintergrund der Bloodlands her-
ausgearbeitet, also jener Territorien in Osteuropa, aus denen im
20. Jahrhundert die mit Abstand meisten Opfer politischer und mi-
litarischer Gewalt kamen. , Kein grofier Krieg oder Massenmord im
20. Jahrhundert begann, ohne dass die Aggressoren oder Tater zu-
nachst ihre Unschuld oder ihre Opferrolle behaupteten. [...] Die
menschliche Fahigkeit, sich subjektiv als Opfer zu sehen, ist an-
scheinend grenzenlos, und Menschen, die sich fiir Opfer halten, las-
sen sich zu duflerst gewaltsamen Handlungen motivieren.” (Timothy
Snyder, Bloodlands. Europa zwischen Hitler und Stalin, Miinchen:
Beck, 2. Aufl. 2011, 401) Man fiirchtet die negativen Seiten eines
Opfers umso mehr, als die Verhéltnisse den Finger in die Wunden von
tatsdchlichen Schwéchen legen. Aber statt daran zu arbeiten und sich
selbst zu tiberschreiten, ist es einfacher, darauf zu setzen, dass es der
starke Mann dann richten wird. Die multiplen Krisen und solche
Folgen zeigen einen unerldsten Zustand der heutigen Welt; die reli-
gidse Annahme bewahrt sich in ihnen. Eine so unerldste Welt kann
ihre Rettung aufgrund ihrer eigenen basalen Bosheit nicht erzeugen,
so die elementare Einsicht des christlichen Glaubens iiber die Welt.
Davon muss kein glaubiger Mensch abriicken. Verldsslichkeit und
Sicherheit werden in einer solchen Weltlage zu hohen Giitern. Viele
sehnen sich danach, Rdume gesicherter Verhiltnisse zur Verfiigung
zu haben, in denen es anders zugeht als in den Unbillen der Aufien-
welt. Sie suchen das in Partnerschaften und im familidren Umfeld, in
Heimat und im Beruf, im Sportverein und im Vermogensaufbau,
auch im Internetkonsum und in social media, in Kryptowahrungen
und in all dem, was es in der digitalen Welt so alles gibt. Hinzuge-
kommen ist seit Russlands Angriffskrieg auf die Ukraine die Erwar-
tung, mit dem Wiederaufbau einer verlorengegangenen militarischen
Starke wenigstens hierzulande solche Sicherheitszonen zu erreichen,
in denen ein banges wir in einem kleinen Sinn sicher ist. Allerdings ist

Zum Geleit 13



alles das, was sicher ist und verlasslich daherkommt, selbst hoch
volatil, gehort es doch nun einmal zur Welt. Alles, was Sicherheit
verheifst, ist mit ungewissem Ausgang geschlagen. Kommt die Auf-
rlistung rechtzeitig und reicht sie aus? Zahlt sich grofSer Zeitaufwand
in der digitalen Welt aus und dreht nicht ins Dystopische? Treue zu
Sportverein und Vermdogensbilanzen ohne viel herzzerreiflendes Auf
und Ab? Heimat als Idylle trotz des standigen Verdrusses iiber ihre
politische Vereinnahmung? Ein Beruf ohne Sorgen? Und wo gibt es
Partnerschaften und familidre Loyalitat, obwohl ganz sicher auf lange
Sicht gebaut, ohne dass sie schnell wegbrechen konnten? Es ist kein
Jammern auf hohem Niveau, wenn man von dem Eindruck bedrangt
wird, dass Sicherheit, Verldsslichkeit, stabile Riume immer gerade
dort zu sein scheinen, wo man selbst eben nicht ist. Woanders er-
strahlen sie dann um so heller, vor allem wenn man nicht hinter die
Fassade schauen kann.

Eine so ambivalente und bedridngende Ausgangslage ist eigent-
lich mitten in dieser Welt ein umféngliches Férderungsprogramm fiir
Religionsgemeinschaften, Glaubensformen, Spiritualitatsweisen und
dabei insbesondere fiir den christlichen Glauben. Das geschieht al-
lerdings nicht; die Férderung der Kirche durch die unerloste Welt
wirkt sich nicht aus. Es wird noch nicht einmal eine Selbstbestatigung
erreicht. Das Gegenteil ist der Fall, Kirche ist sich selbst dufSerst strittig
und in sich unsicher. Soll sie das Lob der Autoritdren singen oder
dagegen anstimmen? Sie steigt ebenfalls ab wie die weltlichen
Riickversicherungen und sie wird nicht gerade als safe space einge-
schétzt. Das ist eigentlich {iberraschend und verwunderlich. Sicher-
heit und Verlasslichkeit gehoren zum Kerngeschift des Glaubens.
Das ist keine weltliche Tauschung oder boshafte Umdeutung des
Lebens. Das ist eine der Konstanten im gldubigen Leben und fiir das
Leben dariiber hinaus. Das Christentum, um auch hier auf den
grofiten Umfang des wir zu kommen, kann dafiir sogar den Kern
seiner Botschaft in die Waagschale werfen. Es geht um die Erlosung,
die seit dem letzten Konzil der katholischen Kirche sogar als Aus-
druck eines universalen Heilswillens Gottes erkannt worden ist.
Dieser Wille schliefst niemanden aus. Es muss niemand fiirchten,
verworfen zu sein, blofd weil kirchliche Leute danach schielen, dass
sie oder er es tatsachlich doch sein miisste. Das gilt fiir alle mensch-
lichen Aktivititen mit der Fahigkeit, dass Menschen wirklich Men-
schen werden und keine Unmenschen bleiben. Zwischen Gottes
Heilswillen und das Individuum kommt nichts und niemand anderes
dazwischen. Dieser elementare Zusammenhang generiert eine der

14 Zum Geleit



am meisten verldsslichen Formen von Freiheit. Sie kann {iberall und
jederzeit in Anspruch genommen werden. Es geht sogar noch weiter.
Die christliche Religionsgemeinschaft gewann aus grofsten Krisen der
Anhiangerschaft Jesu und mitten in extremen Verratsmomenten in
ihrem engsten Kern, die auch noch direkt mit seinem Tod am Kreuz
verbunden sind, am Ende die Sicherheit aus Gottesnahe. Die glaubige
Erfahrung lehrt: Verzweiflung kann sich in Hoffnung, Gewalt in
Nachstenliebe, Armut in Seligkeit, Tod zu Leben transformieren. Der
Tod Jesu am Kreuz, der alle Anhédnger in tiefe Verzweiflung fiihrt,
stihnt die Gewalt und die Schuld, woraus eine umfassende Recht-
fertigung entsteht. So sagt es schon Paulus und seine eigene ambi-
valente Lebensgeschichte zeigt das Muster dieser Rechtfertigung. Sie
macht souverdn wie nichts anderes auf dieser Welt. Es zeigen sich
erheblich hohere Werte als Sicherheit und Verlasslichkeit, die ge-
geniiber dieser Souverdnitat bestenfalls biirgerliche Tugenden sind.
Es geht um Leben und Tod und die Widerstandigkeit des Lebens
gegen die Macht des Todes tiber sich selbst und fiir andere. In diesem
Widerstand wird ein anderes Leben indiziert, das sich von der immer
als grofser demonstrierbaren Macht des Todes nicht knechten lasst.
All die Unsicherheiten und nicht verlasslichen Grofien aus den mul-
tiplen Krisen, die heute in der Menschheit vorhanden sind, haben
gegeniiber dieser spirituellen Kraft nicht die Macht, um deren Sou-
verdnitat aufSer Kraft zu setzen. Sie haben keine damit vergleichbare
power. Das kénnen auch kirchliche Unzuldnglichkeiten, Fehler, Un-
fahigkeiten nicht aus der Welt schaffen.

Das hat eine signifikante Konsequenz: Es kann nicht so einfach
sein, warum die Kirche nicht von der Sehnsucht nach Sicherheit und
Verlasslichkeit profitiert. Es muss daher komplexer sein, als dass hier
die eigene Botschaft schlecht verkiindet wird. Die Botschaft strahlt
auch, wenn sie defizitar prasentiert wird. Es muss also mehr dahinter
sein. Was sind die Griinde dafiir? Und was wiren Bedingungen der
Moglichkeit, mit denen an diesem neuralgischen Punkt eine andere
und {iiberzeugende Diskursivierung der christlichen Souveranitat
gegeniiber Not, Verzweiflung, Unsicherheit und fehlender Verldss-
lichkeit einsetzen kann?

Die Dissertation von Martina Fries verhandelt diese beiden Fragen
und entwickelt eine bestechende Antwort. Sie drehen sich um einen
gemeinsamen neuralgischen Punkt, der schon im Titel und hoflich in
Frageform gegentiber der eigenen Kirche benannt wird: Braucht die
Welt die Kirche? Im Fragezeichen liegt das Problem auf dem Tisch,
das zu 16sen die Kirche nicht in der Lage ist. Die Frage ist eine kom-

Zum Geleit 15



plexe Herausforderung. Sie zeigt: Kirche hat eine Vorstellung von der
Welt, die sie auf eine nachhaltige Weise blockiert, selbst ein Ort der
Souveranitat gegen Unsicherheiten zu sein, den sie eigentlich anbie-
ten misste. Die Welt halt sie nicht davon ab, das zu werden, in
multiplen Krisen wie jetzt wahrlich nicht. Welt ist in der Krise, kann
jede Hilfe gut gebrauchen und greift sie auch auf. Davon zeugt der
pastorale Ort, auf den sich diese Arbeit hauptsachlich bezieht, der
welt:raum am St. Johanner Markt in Saarbriicken. Was Kirche davon
abhalt, iiber sich hinaus zu wachsen, muss sie woanders suchen als
darin, dass Welt Kirche braucht. Fiir dieses woanders hat die Arbeit
mit dem welt:raum einen Ort zu bieten, an dem etwas zu finden ist,
was sowohl das Problem erfasst wie erstaunliche Losungen fassen
lasst. Problem und Lésungen sind mit der elementaren Einsicht ver-
bunden, dass die Welt eben die Kirche nicht braucht. Ein zunachst
unscheinbar erscheinender pastoraler Raum in einer normalen In-
nenstadt hat darin eine Signifikanz, die grofSer ist als die Unzulang-
lichkeiten, die auf ihn zugreifen. Das hat dieser Ort mit anderen, von
Heterotopologien gepragten Rédumen gemeinsam.

Ein solcher Ort tragt einen Zeichenwert in sich, den zu erschliefSen
alles andere als einfach ist. Das gelingt Frau Fries mit komplexen
semiotischen Theoremen, welche die Selbstmarkierungen der fiir die
Welt unverzichtbaren kirchlichen Prasenz mit Indizes versehen,
denen diese nicht ausweichen kann. Sie gewinnt hier zum anderen
aus der symbolischen Kraft dieser Indizes Argumente, die fiir das
kirchliche Selbstverstindnis unausweichlich zunachst einmal eine
Zumutung sind, weil sie seine Defizite freilegen und seine mangelnde
Komplexitat belegen. Aber ausgerechnet von der Welt werden jene
Indizes und diese Argumente als Ermutigung erfasst, gerade weil
diese Welt die Kirche nicht braucht, wohl aber an ihr als Ermutigung
ankniipfen kann, um an ihren Fehlern, Schwéchen, Ubeln zu arbeiten.
Die demiitigende Ohnmacht angesichts der eigenen Ubel und Bos-
heiten wird so zu einer Ermachtigung, von der die eigentliche
christliche Botschaft seit langem tiberzeugt ist.

Das kann eine weitreichende Konsequenz haben. Seit der Kon-
stantinischen Wende im 4. Jahrhundert galt als selbstverstandlich,
dass die Welt die Kirche braucht, gerade so wie der Imperator Kon-
stantin die Kirche gerufen hat, um das wankende Imperium Roma-
num zu stabilisieren und gegen Untergang riickzuversichern. Ohne
christliche Kirche ist die Welt verloren. Und die Gottesstadt des Au-
gustinus wusste das sogar noch dort zu verteidigen, wo das Impe-
rium tatsachlich und unter Zutun der Christen unterging. Es krankt

16 Zum Geleit



an der Bosheit und Verwerflichkeit der Civitas terrena, sich nicht
hinreichend der Civitas Dei zu unterwerfen. Man musste nach Au-
gustinus also lediglich in jedem Untergang eine christliche translatio
imperii vollziehen und sah sich wieder auf sicherem Terrain der Ci-
vitas Dei. Die Welt mit ihrer schndden Sakularitat brauchte man nicht.
So konnte der Tenor fiir mehr als eineinhalb Jahrtausende der gleiche
bleiben: Welt braucht Kirche, weil diese Welt sonst verloren ist.

Jetzt dreht sich die Formel um, nachdem offenbar geworden ist,
dass sie nicht hélt, was sie verspricht. Ihr schwéchstes Glied ist
ndmlich die Kirche, nicht die Welt. Das zeigt sich an dem, was die
Kirche uiber sich in den letzten hundert Jahren hat offenbaren miissen
an sexuellem Missbrauch, an unseligen Traditionen wie ihrem Anti-
judaismus, an grofsziigiger Bevorzugung jener, die reich und machtig
auftreten und fiir sie Privilegien absichern. Die Welt braucht Erl6-
sung, das stimmt in dieser Formel. Aber sie hat geflissentlich tiber-
sehen, dass Kirche diese Erlosung offenkundig noch viel mehr
braucht als die Welt. Erst die krisengeschiittelte Welt mutet der Kirche
das zu, weil Welt sie nicht mehr gebrauchen kann. Und dort, wo sie
das einrdumt, offnen sich Raume fiir die Kraft ihrer Botschaft, um
zuerst einmal die Kirche von ihren Mythen zu befreien und so andere
Orte fiir die Erlosung der Welt zu prasentieren. Entsprechend dndert
sich in dem Zustand, in dem das grofse Wir der Menschheit sich jetzt
befindet und nach Lage der Dinge noch lange befinden wird, die
Formel. Kirche braucht Welt, weil sie sonst so verloren ist wie die Welt
und sie beide gemeinsam an ihren Ubeln zugrunde gehen.

Fiir diesen theologischen Ortswechsel wurde auf dem Zweiten
Vatikanischen Konzil eine Grammatik entwickelt, welche die emsi-
gen Bemiithungen der kirchlichen Hochhierarchie, sich nach dem
Konzil von dieser Selbstrelativierung wieder zu befreien, als defizi-
tares Ansprechen des christlichen Glaubens aufzeigen. Mit dem, was
die Arbeit aus dem kleinen welt:raum am Saarbriicker Johanner Markt
an Finsichten gewinnt, lasst sich dagegen eine Sprache lernen, die
souverdn mit dieser Grammatik in den multiplen Krisen der Welt
bestehen kann.

Hans-Joachim Sander

Zum Geleit 17



Vorwort

Dieses Buch ist die leicht iiberarbeitete und erweiterte Version meiner
Dissertationsschrift, die im Juli 2024 von der Katholisch-Theologi-
schen Fakultit der Paris Lodron Universitat Salzburg im Fachbereich
Systematische Theologie angenommen worden ist.

Sie ist fiir mich mehr als eine Qualifizierungsarbeit. Der gesamte
Promotionsprozess war ein Restimee und eine Standortbestimmung
nach einem viertel Jahrhundert hauptamtlicher pastoraler Arbeit als
Pastoralreferentin.

Die Forschungsfrage ist iiber all die Jahre gewachsen und wurde
aufler durch die in der praktischen Arbeit gemachten Erfahrungen
gendhrt vor allem vom Bekanntwerden des sexuellen und geistigen
Missbrauchs in der Kirche, seiner systematischen Vertuschung, der
zunehmenden Fundamentalisierung in der Kirche und der Gesell-
schaft und dem Erstarken fundamentalistisch-autoritarer Strukturen
und Zugriffe in beiden Systemen. In den vergangenen Jahren ent-
wickelte sich die Frage dann in einem Wechselspiel mit dem kon-
kreten Ort meiner Tatigkeit und der theoretischen Beschiftigung mit
diesem und dieser.

Der Ertrag des vielfach riskanten Unterfangens ist eine reflektierte
und fundierte Theorie, die sich zukiinftig in der Praxis als glaub-
wiirdig und tragfahig erweisen muss.

Der konkrete Ort, um den sich sowohl die Frage als auch die
Antwort dreht, ist der welt:raum in Saarbriicken. Ende September
2025 wurde dieser geschlossen. Die Zeiten stehen nicht giinstig fiir
die Pastoral, die ich praktisch und theoretisch vorschlage und die
Ekklesiologie, die sich aus dieser ergibt bzw. dieser zugrunde liegt.

Fiir mich beschreibt dieses Buch den Point of no Return, hinter den
ich praktisch-theologisch und dogmatisch nicht mehr zuriickkehren
kann, aber auch nicht will. Ich wiirde mich sehr freuen, ware das bei
der Lektiire bei dem einen oder der anderen auch so, denn das Wo
und Wie der Kirche hdngt immer von den konkreten Menschen ab,
die es zu verantworten haben — auf allen Ebenen und an allen Orten.
Wenn die Lektiire zum Risiko ermutigen wiirde, dann wére das ein
weiterer Ertrag, denn Glaubwiirdigkeit und Fragwiirdigkeit bedin-
gen sich wechselseitig. Nur, wer das Risiko der Fragwiirdigkeit nicht
scheut, kann Glaubwiirdigkeit erlangen.

Bevorich zur Lektiire entlasse, darf ich danken. Dabei beschranke
ich mich auf die, die direkt mit diesem Buch in Verbindung stehen.

18 Vorwort



Im Hinblick auf den Promotionsprozess danke ich Prof. Dr. Hans-
Joachim Sander, der mir oft mehr zugetraut hat als ich mir selbst,
mich intensiv begleitet hat und ohne den es den Prozess und dieses
Buch nicht gegeben hitte. Ebenso danke ich Prof. Dr. Wolfgang Beck,
der mir an der PTH St. Georgen eine pastoraltheologische Beheima-
tung und viele Impulse gegeben hat. Ferner danke ich Prof. Dr.
Gregor Maria Hoff fiir sein Zweitgutachten und seine erganzenden
Hinweise.

Ich danke den Herausgeber*innen der Reihe Theologie im Dazwi-
schen Prof.in Dr.in Christine Biichner und Prof. Dr. Michael Schiifler,
dass sie meine Arbeit der Aufnahme in die Reihe wiirdig fanden.

Ich danke denen, die durch einen finanziellen Zuschuss den
Druck unterstiitzt haben: dem Netzwerk Citykirchenprojekte', dem ich
zudem wichtige inhaltliche Impulse und kollegialen Austausch ver-
danke und das ich all denen ans Herz legen mochte, die sich in der
Citykirchenarbeit engagieren (mdchten); dem Bistum Trier; dem Bo-
nifatiuswerk der deutschen Katholiken, das den Druck aus Mitteln der
Franz-von-Sales-Stiftung unterstiitzt hat und AGENDA, Forum katho-
lischer Theologinnen e.V.?

Ich danke dem Lektor, Volker Siihs, der mich geduldig begleitet
hat.

Ich danke all denen, die Korrektur gelesen haben.

Ich danke allen, die den Prozess wohlwollend begleitet und an
sein Gelingen geglaubt haben.

Und nattirlich danke ich all denen, die den welt:raum mitgestaltet
haben und weiter gestalten wollen.

Als Restimee miinden letztlich alle meine bisherigen Erfahrungen
und Begegnungen in dieses Buch ein. Einen besonderen Stellenwert
haben dabei meine Freund*innen und meine Familie.

Martina Fries

! Vgl. www.citykirchenprojekte.de (aufgerufen am 25.10.2025).
? Vgl. https://agenda-theologinnen-forum.de (aufgerufen am 25.10.2025).

Vorwort 19



1. Einleitung
,Die Stadt ist der Ort der grofien Fragen.”

Dieses Buch nimmt seinen Ausgang, seinen Verlauf und auch sein
Ende in der Stadt. Es reflektiert den Raum der Stadt, die Rhythmen
der Stadt, die Charakteristika der Stadt, die Themen der Stadt und die
Menschen, die sie pragen und von ihr gepragt werden. Es betrachtet
pastorales Handeln im Kontext und unter den Bedingungen der
Stadt. Somit ist es, Frank Eckardt folgend, nicht verwunderlich, wenn
die erkenntnisleitende Frage eine grofle ist: ,,Braucht die Welt die
Kirche?”.

Gleichzeitig ist diese Frage eine kleine Frage. Eine Frage namlich,
die sich im (pastoralen) Alltag in der Stadt an ganz konkreten Orten,
in ganz konkreten Situationen stellt oder gestellt wird.

Sie wird gendhrt von den Bedingungen der Stadt, die, wenn die
Kirche sich ihr stellt, klare und ungeschdnte Antworten gibt. Nur
fernab der kirchlichen Blase und selbst gestalteter und gestaltbarer
Echordaume kann die Differenz zwischen dem kirchlichen Selbstver-
standnis und dem weltlichen Anspruch, zwischen der selbst be-
stimmten Identitat und der Identitdtszuschreibung von auflen deut-
lich werden.

Wenn die Kirche in die Stadt geht, kann sie viel verlieren, vor allem
das an ihrem Selbstbild, was nicht mit der Realitit {ibereinstimmt.

Nur, wenn die Kirche in die Stadt geht, kann sie sich wahrhaftig
machen. Indem sie ihre Machtposition verldsst, kann sie Autoritat
erlangen. Diese braucht sie, will sie fiir die Menschen ihrer Gegenwart
anschlussfahig und bedeutsam sein.

Dass diese Identitdtsbestimmung von auflen fiir das Innen der
Kirche essenziell ist, hat das Zweite Vatikanische Konzil erkannt.
Seiner Bestimmung des Zueinanders von Innen und Auflen folgt
dieses Buch.

Ihren eigentlichen Ausgangspunkt nimmt es aber in der pastora-
len Praxis in der Stadt, in der sich die Kirche permanent herausge-
fordert sieht, das, was im Innen (selbst)verstandlich ist, ins Aufsen
und fiir das Auflen zu iibersetzen. Bei diesem Ubersetzungsprozess
macht sie meistens die Erfahrung, dass sich Selbstverstandlichkeiten
auflosen, verdndern, neu zusammensetzen und diese genau dadurch
eine ganz neue Bedeutsamkeit erlangen.

® Eckardt, Frank. Soziologie der Stadt. Bielefeld: transcript. 2004. 6.

1. Einleitung 21



Dieser standige Prozess einer vergegenwartigten Theologie und
pastoralen Praxis hat bei der Autorin zu einem Unbehagen beziiglich
der immer noch propagierten und gelebten Auffassung der Kirche als
unverdnderbarem Gegeniiber zur Welt gefiihrt. Die Erfahrung vor
Ort war fiir sie eine andere: wenn die Theologie und ihre Praxis sich
wirklich auf die Welt einlassen, den Dialog auf Augenhohe suchen
und finden, dann verdandern sich beide, dann heben sich die einander
binér gegeniiberstehenden Grofien in ein Drittes auf.

Diese Erfahrung wird in diesem Buch {iberpriift. Stimmt die Er-
fahrung, dass eine urbane Theologie und urbane pastorale Praxis
anders ist? Woher kommt die erlebte Ablehnung aus dem Innen der
Kirche fiir das, was aus einer solchen Theologie entsteht? Kann sie
dennoch theologisch und pastoral praktisch begriindet werden? Und
welche Konsequenzen hitte dies oder kdnnte dies haben?

Bezogen auf die eigene Berufsrolle geht es um eine Vergewisse-
rung. Was bedeutet es, als Pastoralreferentin an der aufgetragenen
Schnittstelle zwischen der Kirche und der Welt zu arbeiten?* Welche
Freirdume braucht es, diese Schnittstelle zu gestalten und welche
Offenheit fiir das, was sich da zeigt und entsteht, muss es bei allen
Beteiligten und Beauftragenden geben?

Letztlich handelt es sich auch um eine Frage nach dem, wie Kirche
lernen kann, konnte bzw. miisste, wenn sie ihren Auftrag der Ver-
kiindigung des Evangeliums in der Gegenwart ernst nehmen will.

All die benannten Fragen machen deutlich, dass es sich nicht nur
um eine grofle, sondern auch um eine komplexe Frage handelt. Doch
gerade in dieser Komplexitét passt sie zum Feld der Untersuchung.

Nicht nur in der Komplexitit steckt ein Risiko. Da die For-
schungsfrage und das Forschungsfeld das eigene Betitigungsfeld
betreffen und die Frage offen gestellt und beantwortet werden soll,
riskiert das Vorhaben eigene Sicherheiten. Doch nur in der Perspek-
tive des moglichen Scheiterns kann sich Wahrhaftigkeit einstellen.

Dem Ort der Frage, der Schnittstelle von Kirche und Welt ent-
sprechend, ist das methodische Vorgehen grundsatzlich als hetero-
logisch zu bezeichnen. Eine heterologische Theologie in Anlehnung
an Michel de Certeau® (1925-1986) , betreibt die Theologie als Wis-

* Vgl. Die deutschen Bischdfe. Rahmenstatuten und -ordnungen fiir Gemeinde und Pastoral-
Referenten/Referentinnen, herausgegeben vom Sekretariat der Deutschen Bischofs-
konferenz. Bonn 1987. 33.

® Vgl. Certeau, Michel de. Heterologies. Discourses on the Other. Manchester: University
Press. 1986; Certeau, Michel de. Kunst des Handelns. Berlin: Merve. 1988. 285-286;
Certeau, Michel de. GlaubensSchwachheit. Stuttgart: Kohlhammer. 2009. 41-60.

22 1. Einleitung



senschaft vom Anderen aus der Uberzeugung heraus, dass es die
Wahrnehmung des Anderen braucht, um eine Spur Gottes, des ,ganz
Anderen’ zu entdecken”’. Entsprechend verldsst dieses Buch den
homogenen theologischen Diskurs und erweitert diesen um sozio-
logische, philosophische, geografische, empirische, padagogische
und semiotische Methoden und Theorien. Letztlich folgt es damit
dem Weg, den der sie begriindende Ort beschritten hat: dem Her-
austreten aus den bekannten und vertrauten Beziigen, die auf die
Vergangenheit ausgerichtet sind und im Vertrauten nichts Neues
mehr fiir die Herausforderungen der Gegenwart in die Zukunft
hinein generieren konnen. Es handelt sich um einen wissenschaftli-
chen Erkenntnisprozess, wie Charles Sanders Peirce (1839-1914) ihn
beschreibt. Fiir Peirce geht es in der Wissenschaft um das Finden von
Uberzeugungen. ,Diese (...) fallen nicht vom Himmel. Uberzeu-
gungen sind (...) Ergebnisse von Handlungsprozessen. Um zu einer
Erkenntnis zu gelangen, ist ein Handeln eigener Art notwendig —eine
besondere Art der Weltzuwendung und der Selbstzuwendung. Der
Anlass fiir ein solches Handeln ist stets der Gleiche: immer gilt es,
Handlungsprobleme zu I6sen — entweder eigene oder Handlungs-
probleme anderer. Ziel der Erkenntnisgewinnung ist stets die Erar-
beitung einer Uberzeugung, denn nur eine Uberzeugung ermoglicht
Handeln.”” Dem entsprechend sind das Handeln und die Theorie
wechselseitig und untrennbar miteinander verbunden und die Rei-
henfolge nicht im Sinne einer Anwendung der Theorie zu verstehen.

Die Entscheidung, bei der Strukturierung des Buches die Theorie
dem Konkreten vorzuschalten, basiert auf der Uberlegung, dass es
hilfreich ist, die Theorien zu dem Ort, der mit ihnen beschrieben wird,
zu kennen. Aus Platzgriinden ist der tatsdchliche Erkenntnisprozess,
der von der Beobachtung tiiber die Auseinandersetzung mit den
passenden Theorien wieder zum Ort zuriickkehrt, um den ersten
Schritt reduziert.

Das Thema ,,Braucht die Welt die Kirche?” ist ein radikal in Frage
stellendes, das auch vermeintlich wissenschaftlich fundierte Sicher-
heiten mit einbezieht. Dies betrifft stellenweise auch die Sprachfa-
higkeit. Doch aus einem stammelnden Suchen kann Neues entstehen,

¢ Keul, Hildegund. , Gliickhafte Wunde* Ein heterologischer Zugang zur Verwundbarkeit mit
Michel de Certeau. In Gott anders wo? Theologie im Gespriich mit Michel de Certeau, her-
ausgegeben von Christian Bauer und Marco A. Sorace. Ostfildern: Matthias Griin-
ewald. 2019. 309-330. 311.

7 Reichertz, Jo. Die Abduktion in der qualitativen Sozialforschung. Opladen: Leske + Bud-
rich. 2003. 13f.

1. Einleitung 23



das einem selbstsicheren Bestdtigen niemals entspringen wird. ,,Sich
an einen Diskurs klammern, der seine Privilegien zu bewahren ver-
sucht, dabei aber den Inhalt in sein Gegenteil verkehrt, das ist eine
Definition des Fundamentalismus.”® Damit ist dieses Buch schon in
seiner Methodologie radikal antifundamentalistisch und kenoprak-
tisch.

Es beginnt mit dem zeitlichen Kontext, in dem die Frage ,Braucht
die Welt die Kirche?” gestellt wird und sich stellt. Wie ist die Welt der
Gegenwart zu beschreiben? Wie ist die Kirche? Und welcher Art ist
die Frage ,Braucht die Welt die Kirche?” in diesem Kontext?

Dann beschreibt es den Ort dieser Frage anhand von Raum- und
Stadttheorien, bevor es im vierten Kapitel die Methoden, mit denen
die Frage beantwortet werden soll, die Rhythmusanalyse und die
Zeichen der Zeit, einfiihrt und beschreibt. Sowohl die Frage als auch
ihre Beantwortung beziehen sich auf einen konkreten Ort, auf eine
konkrete Stadt im Stidwesten Deutschlands. Dementsprechend sind
die Bezugsgrofien dieses Buches: die Gegenwart, die katholische
Kirche, Deutschland. Dass es trotz dieses zeitlichen, organisationalen
und geografischen Bezuges Signifikantes zu sagen hat, das wird am
Ende aufgezeigt.

Nach einer Transformation der bindren Frage ,Braucht die Welt
die Kirche?” hin zu der komplexeren Frage ,Wo kann die Welt die
Kirche brauchen?” folgt eine ausfiihrliche Beschreibung des konkre-
ten Ortes, an dem sich die Frage stellt bzw. gestellt wird: des welt:raum
in Saarbriicken. Es handelt sich bei diesem um einen Ort von Kirche
mitten in der Stadt.

An diesem Ort werden im sich anschlieSenden siebten Kapitel
dann auch drei beispielhafte Antworten auf die Frage ,Wo kann die
Welt die Kirche brauchen?” gegeben. Da diese anhand der Zeichen
der Zeit erfolgen und auf der Zeichenebene als Argumente gedeutet
werden, fithren sie zu einer allgemeingiiltigen Antwort: ,,Die Welt
kann die Kirche an Orten, die mit Zeichen der Zeit verkniipft sind,
brauchen.”

Das Buch schliefst mit einer Erweiterung der Frage ,Wo kann die
Welt die Kirche brauchen?” um das Wie: ,,Wie muss eine Kirche sein,
die von der Welt gebraucht werden will?”. Die in diesem abschlie-
Benden Kapitel beschriebenen fiinf Adjektive — gegenwartig, urban,
risikofreudig, widerstidndig und kenopraktisch — sind in ihrem Inhalt
auf andere Orte von Kirche iibertragbar und damit signifikant. Sie

8 Keul, , Gliickhafte Wunde”, 313.

24 1. Einleitung



sind auflerdem nur eine Auswahl. In der beschriebenen Methodik
konnen weitere solcher Adjektive formuliert werden. Sie sind positiv
formulierte Eigenschaften, die negativ angewendet deutlich machen
konnen, welche Kirche von der Welt nicht gebraucht werden kann.

An dieser Stelle sei auf eine Schwierigkeit hingewiesen, die me-
thodisch entsteht. Die Kirche und die Welt gibt es nicht. Beide beste-
hen stets aus konkreten Orten zu bestimmten Zeiten mit konkreten
Menschen und konkreten Herausforderungen. Sie stehen zudem
stets einer oder mehreren relativierenden Grofle(n) gegeniiber, wes-
halb sie immer anders sind, da auf diese bezogen und von diesen
bestimmt. In den konkreten Beispielen wird dies deutlich. Zur Sys-
tematisierung werden dennoch diese verallgemeinernden Begriffe
verwendet. Hiermit kann auch deutlich werden, dass es sich um
Uberlegungen systematischer Natur handelt und das Erkenntnisin-
teresse auf der strukturellen Ebene angesiedelt ist, welches aber
wiederum untrennbar mit dem unsystematischen Einzelnen ver-
kniipft ist.

Die katholische Kirche in Deutschland ist nach wie vor sehr stark
von der Gemeindetheologie geprégt. In dieser Pragung nimmt dieses
Buch einen Heterotopos, einen anderen Ort, ein. Die gefundene
Antwort und die beschriebenen Wie sind signifikant auch fiir die
Kirche, die sich als Gemeinde formiert. Nicht zufillig ist die Aus-
gangsfrage aber auflerhalb dieser Struktur entstanden und beant-
wortet worden. Die Entstehung zeigt: die Kirche braucht auch
strukturell Heterotopoi, da sie ohne diese von Vielem abgeschnitten
wird. Damit ist dieses Buch auch als Plidoyer zumindest fiir eine
mixed economy’ kirchlicher Orte zu verstehen.

So wie die Raume ist die Sprache sozial produziert. Sie bildet
Wirklichkeit ab und schafft sie gleichzeitig auch. Entsprechend dem

° Der Begriff der mixed economy entstand in Grofbritannien im Kontext politischer
Debatten in der Nachkriegszeit. Er beschreibt urspriinglich ein Wirtschaftssystem,
das sowohl private Unternehmen als auch nationalisierte staatliche Dienstleistungen
gleichberechtigt nebeneinander umfasst. Die anglikanische Kirche hat den Begriff
iibernommen, um das gleichberechtigte Nebeneinander von traditionellen und neuen
Ausdrucksformen (sogenannten fresh expressions of church) von Kirche zu beschreiben.
(Vgl. Heinrichowski, Dag. Die Angst verlieren, etwas zu verlieren und Elemente einer
Ekklesiologie im Spagat a la Francois Jullien. Vielfalt als fruchtbare Ressource entdecken. In
anders, denn Kirche hat Zukunft. Wie Fresh X neue Wege gehen, herausgegeben von Maria
Herrmann und Florian Karcher. Freiburg im Breisgau: Herder. 2022. 134-148. 136.;
Miiller, Sabrina. Fresh Expressions of Church. Ekklesiologische Beobachtungen und Inter-
pretationen einer neuen kirchlichen Bewegung. Ziirich: Theologischer Verlag. 2016. 94—
96.).

1. Einleitung 25



Auftrag des Zweiten Vatikanischen Konzils an die Kirche, fiir alle
Menschen von heute da zu sein, ist dieses Buch in gendergerechter,
diskriminierungsfreier und inklusiver Sprache formuliert. Eventuell
dadurch entstehende grammatikalische Fehler und schwerere Les-
barkeit werden bewusst als weniger gewichtig als die Inklusion und
Ansprache aller gewertet.

26 1. Einleitung



