


LEBEN ALS RINGEN UM 
DIE WAHRHEIT

Ein Newman Lesebuch

Herausgegeben von Günter Biemer, James Derek Holmes und 

Roman A. Siebenrock

Mit einer aktuellen Einführung von 

Roman A. Siebenrock

In memoriam Günter Biemer (1929–2019)

Matthias Grünewald Verlag 



Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenüber unserer Umwelt bewusst. 

Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von wirtschaftlicher 

Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung unserer natürlichen Lebensgrundlagen an. 

Näheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe Patmos auf unserer Website 

www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben

Übereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR) stellen 

wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfüllen. Näheres dazu auf unserer 

Website www.verlagsgruppe-patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur Produktsicherheit 

wenden Sie sich bitte an produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbib-

liografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten

© 2026 Matthias Grünewald Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildernn

www.gruenewaldverlag.de

Neuausgabe des 2019 als erweiterte Neuausgabe erschienenen Titels (Erstausgabe 1984)

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart

Umschlagabbildung: Portrait von John Henry Newman, gemalt von 

W.W. Ouless, The Birmingham Oratory

Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern

Druck: CPI books GmbH, Leck

Hergestellt in Deutschland

ISBN 978-3-7867-3431-4



XVII

Hinführung zur Neuausgabe (Roman A. Siebenrock) I
Günter Biemer: 1929–2019. Ein Nachruf (Gabriele Niekamp) XIII









 I

HINFÜHRUNG ZUR NEUAUSGABE

Roman A. Siebenrock

Am 13. Oktober 2019 wird John Henry Kardinal Newman in Rom heilig-
gesprochen. Damit ist der einflussreiche anglikanische Theologe, der mit 
einer umfassenden Kenntnis der Schrift, der Kirchenväter und der theo-
logischen Tradition seiner Kirche 1845 in die römisch-katholische Kirche 
konvertierte, endgültig in der Mitte verschiedener Kirchen und christli-
chen Gemeinschaften angekommen. Im anglikanischen Heiligen- und 
Gedenkkalender ist sein Name schon seit den 90er Jahre verzeichnet. In 
vielen Freikirchen sind seine Gebete, Predigten und Liedtexte selbstver-
ständliche Orientierung. Mit der offiziellen Heiligsprechung durch Papst 
Franziskus wird seine Persönlichkeit als Beispiel des Christseins heute in 
katholischer und ökumenischer Weite den Glaubenden vieler Traditionen 
vor Augen gestellt. Und das ist nicht so selbstverständlich. Hat er nicht als 
Konvertit seine Herkunftskirche verraten? Und lebte er nicht als Katholik 
lange Jahre, wie er es ausdrückte, »unter der Wolke«? Noch nach seinem 
Tod wurde er misstrauisch von manchen als »halber Katholik« verdäch-
tigt. Wer Newmans Kritik an den Machenschaften vor, während und 
nach dem Ersten Vatikanischen Konzil und sein bedingungsloses Eintre-
ten für die unbedingte Souveränität des persönlichen Gewissens in dieser 
Zeit kennt, ahnt, dass die Vorbehalte, die ihm zu Lebzeiten entgegen-
schlugen, nicht aus er Luft gegriffen waren (siehe Texte: Teil 1, II: Selbst-
biographische Schriften, Nr. 1).1

So froh und dankbar ich mit allen Freundinnen und Freunden über die 
Heiligsprechung Newmans bin2, weil seine Persönlichkeit und Texte quer 
zu allen Konfessionen bis heute tiefgreifende Wandlungen auszulösen 
vermögen, so gefährlich kann diese Erhebung zu Ehren der Altäre auch 
werden. Denn wenn damit die Meinung verbunden sein sollte, dass diese 
Person nicht mehr anstößig, ja provokant sei, weil schon alle seine Anre-

 1   Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz hat eine unveröffentlichte Studie von Ida Fredericke Görres, die 
sich dieser Frage auf poetische Weise näherte, neu ediert: Görres, Ida Friederike, Der Geopferte. 
Ein anderer Blick auf John Henry Newman. 2. überarbeitete Auflage. Vallendar-Schönstatt 
2015.

 2   Wichtige Dokumente zur Seligsprechung 2010 sind veröffentlicht in: Benedikt XVI. / Wick-Al-
da, Ulrike, Geführt vom freundlichen Licht. Seliger John Henry Newman. Die Predigten Papst 
Benedikts XVI. zur Seligsprechung des Oratorianers und Kardinals und die liturgischen Texte 
zum Gedenktag. Augsburg 2011.



II 

gungen zum lebendigen Eigentum der Kirche geworden wären, dann 
wäre eine Heiligsprechung wohl nichts anderes als ein großes Missver-
ständnis. Newmans Wort, mit dem er sich in die römisch-katholische 
Kirche geschrieben hat, hat an Aktualität nichts verloren: »Freilich sagt 
man zuweilen, ein Strom sei am klarsten bei seiner Quelle. Welchen Ge-
brauch man auch immer von diesem Bild billigerweise machen mag, es 
lässt sich nicht anwenden auf die Geschichte einer Philosophie oder eines 
Glaubens. Diese sind im Gegenteil mäßiger, reiner und kräftiger, wenn 
ihr Bett tief geworden ist und breit und voll. Die Idee erhebt sich mit 
Notwendigkeit aus einem bestehenden Zustand der Dinge und schmeckt 
eine Zeitlang nach dem Boden. Ihr lebendiger Kern muss sich erst loslö-
sen von dem, was fremd und vorübergehend ist, und bemüht sich ange-
strengt, von Jahr zu Jahr mit mehr Energie und Hoffnung, sich zu befrei-
en. Ihre Anfänge sind nicht der Maßstab ihrer Fähigkeiten, noch ihres 
Umfanges. Zuerst weiß niemand, was sie ist oder was sie wert ist. Sie 
verbleibt vielleicht eine Zeitlang in Ruhe; sie probiert sozusagen ihre 
Glieder, prüft den Boden unter sich und tastet nach ihrem Weg. Von Zeit 
zu Zeit macht sie Versuche, die fehlgeschlagen und infolgedessen aufgege-
ben werden. Sie scheint zu schwanken, welchen Weg sie gehen soll; sie ist 
in der Schwebe, und endlich schlägt sie nach einer bestimmten Richtung 
aus. Mit der Zeit dringt sie auf fremdem Gebiet vor; die Tragweite von 
Kontroverspunkten ändert sich; Parteien erstehen und verfallen in ihrem 
Umkreis; Gefahren und Hoffnungen tauchen auf bei neuen Beziehungen; 
und alte Prinzipien erscheinen wieder unter neuen Formen. Sie wandelt 
sich mit ihnen, um dieselbe zu verbleiben. In einer Höheren Welt ist es 
anders, aber hienieden heißt leben sich wandeln, und vollkommen sein 
heißt sich oft gewandelt haben.«3 
Newman begegnen bedeutet immer wieder, in eine persönliche Glau-
benserneuerung einzutreten; – aus der Unmittelbarkeit zu meinem 
Schöpfer und Erlöser. Die Neuauflage der klassischen Textsammlung der 
beiden Altmeister der internationalen Newmanforschung bietet die beste 
Möglichkeit, Newman in seinen Texten unmittelbar zu begegnen. Günter 
Biemer und James Derek Holmes haben aus allen wichtigen Themenbe-
reichen und Textgattungen eine bis heute mustergültige Anthologie zu-
sammengestellt, die uns Newmans theologisches Profil und geistliche 
Persönlichkeit in ihren vielseitigen Facetten ans Herz zu legen vermag. 

 3   Newman, John Henry, Über die Entwicklung der Glaubenslehre. Durchgesehene Neuausgabe 
der Übersetzung von Theodor Haecker: W. Becker – H. Fries – J. Artz (Hg.), Ausgewählte 
Werke. (Mainz 1951–1969), Band VIII. (1969), 41 (siehe dazu oben den Text: Teil 4, IV. Die 
Theorien der Entwicklung der religiösen Lehre, 227–238).



 III

Vor allem ein Aspekt erscheint mir besonders nachdrücklich in dieser 
Testsammlung, wie es ihr Titel ausdrückt, dokumentiert zu sein: New-
mans lebenslanges Suchen und Ringen um die Wahrheit. Auch die defi-
nierte Wahrheit des Glaubens ist deshalb nicht einfach Besitz und Ruhe-
kissen, sondern Ruf in die je neue Begegnung mit der Wirklichkeit Gottes 
in der eigenen Lebenswirklichkeit. Auf seiner Gedenktafel an der Kirche 
des Oratoriums hat der Kardinal seinen Lebenspilgerweg in das Motto 
gebracht: »Ex umbris et imaginibus in veritatem / Aus Schatten und Bil-
dern zur Wahrheit«. Dieses Motto bleibt aber getragen von drei Grund-
überzeugungen, die sich der junge Newman in seiner entscheidenden 
Lebensphase zu eigen machte (Textsammlung: Teil 1, I, 1): »ich selbst und 
mein Schöpfer / myself and my creator«; »Heiligkeit geht vor dem Frie-
den / holiness rather than peace« und »Wachstum ist der einzige Beweis 
des Lebens / growth the only evidence for life«.
In welcher Weise kann und soll seine Person und sein Werk auch uns 
heute bewegen und auf den Weg bringen? Ich möchte die möglichen Be-
reiche einer anhaltenden und neuen Wirksamkeit Newmans mit einigen 
Hinweisen auf die jüngere, vor allem deutschsprachige Newmanfor-
schung verbinden, wie sie vor allem in der »Internationalen Deutschen 
Newman-Gesellschaft« gepflegt wird.4 Diese Hinweise korrespondieren 
mit den einzelnen Teilen der vorliegenden Textsammlung. Mit diesen 
Notizen kann schon deshalb kein exklusiver Anspruch verbunden sein, 
weil die Begegnung mit Newman immer in eine internationale Gemein-
schaft integriert und über die engere Newman-Bewegung hinausreicht.5 
Ja, so ist mein Eindruck, in der Begegnung mit Newman werden Perso-
nen sehr verschiedener Herkunft und Überzeugung miteinander verbun-
den, die sich ohne ihn wohl nie in dieser offenen und zugleich verbindli-
chen Weise begegnet wären. Newmans Gabe zur Freundschaft erweist 
sich immer wieder neu als »katholisch«, »umfassend«, und daher als zu-
tiefst ökumenisch und interkulturell.6

Newman hat wie kaum ein anderer uns gelehrt, dass Glauben und Leben 
deshalb zusammengehören, weil dem Glauben ein konkretes, oder wie er 

 4   Günter Biemer hat diese Gesellschaft gegründet und bis zu seinem Tode in diesem Jahr nach-
haltig inspiriert. Siehe die Homepage: https://john-henry-newman-gesellschaft.de.

 5   Eine neuere Übersicht über die internationale Diskussion um Person und Werk Newmans in: 
Ker, Ian T. / Merrigan, Terrence, The Cambridge companion to John Henry Newman. Cam-
bridge 2009. Eine kleine Orientierung zur Bedeutung Newmans in der deutschsprachigen 
Theologie und Kirche außerhalb der ausdrücklichen Newman-Bewegung in: Gläßer, Alfred 
(Hg.), John Henry Newman. Vortragsreihe der Katholischen Universität Eichstätt. Eichstätt – 
Wien 1991 (Extemporalia, Bd. 10).

 6   Ich greife in der Struktur der Darstellung zurück auf meine Ausführungen in: Siebenrock, 
Roman A., Wahrheit, Gewissen und Geschichte. Eine systematisch-theologische Rekonstruk-



IV 

es ausdrückt, »reales«, d.h. existentiell ratifiziertes Denken eigen ist. 
Christlich Glauben analysiert er als »reale Zustimmung«, als persönliches 
Leben in der Gegenwart des lebendigen Gottes, als Leben in der Gegen-
wart Jesu Christi und deshalb als reale Beziehung zwischen Personen. Sein 
Kardinalsmotto lautet: »cor ad cor loquitur / Herz spricht zum Herzen«. 
Glauben und das dieser Lebenshaltung entsprechende Denken sind Her-
zensangelegenheiten. Glauben und Biographie gehören auch deshalb zu-
sammen, weil die grundlegende Äußerungsform des Glaubens das gelebte 
Zeugnis ist (Textsammlung: Teil 1, 2, 3 und vor allem Teil 6). Es ist daher 
unabdingbar, Newmans Persönlichkeit, sein Leben in den Kontexten sei-
ner Zeit, in den »Zeichen seiner Zeit« wahrzunehmen und sein Werk ge-
schichtlich, politisch und sozial zu verankern (siehe Biemer/Holmes, Ein-
führung in Newmans Leben und Gedankenwelt, 19–61). Er spricht uns 
noch heute an, weil er zutiefst in und aus seiner Zeit lebte und glaubte, 
d.h. er hat unter den Bedingungen des viktorianischen Zeitalters das 
Evangelium gehört und die Traditionen der Kirchen aufgearbeitet. Und 
dieses England des 19. Jahrhunderts war das Land der ersten Industriali-
sierung, der werdenden demokratischen Umstrukturierung der Gesell-
schaft, die Gesellschaft einer pragmatischen, an der Philosophie des 
schottischen Utilitarismus orientierten Bildung; – aber es war auch das 
Land jener bis heute wirksamen christlichen Erneuerungen, die wir etwas 
pauschal als »evangelikal« bezeichnen. Dieser Aufbruch war geprägt von 
einem Hören auf die Stimme Gottes und des Evangeliums, das in eine 
ernst- und gewissenhafte Lebensweise rief.
In Newmans Jahrhundert entwickelte sich die »protestantische englische 
Nation« zu einer liberalen Gesellschaft, die daher sich nicht nur von der 
Struktur der Staatskirche löste, sondern auch den Katholiken erstmals seit 
der Reformation als Bürgerinnen und Bürger rechtlich anzuerkennen ver-
mochte. Auf der anderen Seite aber wird jeder Wahrheitsanspruch der 
Religion verdächtig. Beide Aspekte dieser Entwicklung hat Newman in 
seiner Rede vor der Ernennung zum Kardinal analysiert und sich selbst 
und seine Anstrengungen in diesem Ringen verankert (Textsammlung: 
Teil 1, II, 3). Im hohen Alter war Newman zudem immer mehr davon 
überzeugt, dass in der Zukunft der Unglaube eine primäre Plausibilität 
gegenüber dem Glauben gewinnen wird. Nach Newman könnte es sogar 
geschehen, dass die Menschen nicht mehr verstehen, was das Wort »Gott« 
bedeute. Deshalb könnte die Kirche zum ersten Mal in ihrer Verkündi-

tion des Wirkens John Henry Kardinal Newmans. Sigmaringendorf 1996 (Internationale Car-
dinal-Newman-Studien, 15). Die Newman-Rezeption im deutschen Sprachraum bis ca. 1990 
habe ich in dieser Arbeit im ersten Kapitel aufgearbeitet (ebd., 19-124).



 V

gung einer wirklich religionslosen Gesellschaft gegenübertreten. Gerade 
in diesem Zusammenhang (Textsammlung: Teil 7) rät er zu zwei Grund-
haltungen: Harren auf Christus und die Suche nach der Wahrheit in der 
Gestimmtheit des Betens. Er entdramatisiert sogar diese Situation, weil er 
das Christentum immer und von Anfang an inmitten von Kämpfen, Aus-
einandersetzungen und im Sterben sah. Newman war davon überzeugt, 
dass jene Mittel und Vorgehensweisen von Kirche und Theologie, die die 
Bedeutung der Person in ihrer Unmittelbarkeit vor Gott nicht in den 
Mittelpunkt ihrer Bemühungen stellen, nicht zukunftsfähig sein können 
(Textsammlung: Teil 6, I). Weil ihm unter den Bedingungen der rö-
misch-katholischen Kirche seiner Zeit eine freie Wirksamkeit durch aller-
lei Verbote versagt blieb, hoffte er darauf, dass andere auf seinem Funda-
ment später seine Optionen weiterentwickeln werden. Nur unter diesen 
Rahmenbedingungen lässt sich meiner Ansicht nach das Bemühen der 
»Newman-Schule« würdigen. Innerhalb dieser internationalen Bewegung 
möchte ich, um die vorliegende Textsammlung zu würdigen und zu er-
schließen, auf die Entwicklungen der deutschsprachigen Diskussion in 
den letzten Jahrzehnten in aller Kürze verweisen. So können die LeserIn-
nen vielleicht das eine oder andere Thema vertiefen.
Die deutschsprachige Newmanforschung hat sich seit Heinrich Fries 
(1911–1998), dem Lehrer von Günter Biemer, mit der biographisch-ge-
schichtlichen und personalen Gestalt des Glaubens intensiv auseinander-
gesetzt.7 In Begleitung von Günter Biemer erschloss Lothar Kuld das Ver-
hältnis von Glaube und Biographie als Lernprozess und entwickelte in 

 7   Im deutschen Sprachraum bildet die umfangreiche Biographie von Günter Biemer bis heute 
die maßgebliche Referenz: Biemer, Günter, Die Wahrheit wird stärker sein. Das Leben und 
Werk Kardinal Newmans. 3. Auflage. Frankfurt am Main u.a. 2009 (Internationale Cardinal 
Newman Studien, 17). Sie steht der englischen Standardbiographie, die ebenfalls eine Werkein-
führung bietet, in nichts nach: Ker, Ian T., John Henry Newman. A biography. Reissued. Ox-
ford 2010. Als erste Einführung zu Leben und Gestalt sei auf die offizielle Biographie zur Selig-
sprechung 2010 verwiesen, die reich illustriert einen lebendigen Eindruck von Person und 
Leben gibt: Beaumont, Keith, Blessed John Henry Newman. Theologian and spiritual guide 
for our time. San Francisco CA 2010. Eine kleine Biographie des langjährigen Postulators des 
Seligsprechungsprozesses ist auf Deutsch erschienen: Blehl, Vincent Ferrer, John Henry New-
man. Eine Kurzbiographie. 2. Auflage. Leutesdorf 1998. Eine biographische orientierte Inter-
pretation auch bei: Müller, Gerhard Ludwig, John Henry Newman begegnen. 2. Auflage. Augs-
burg 2003. Die wichtige Biographie des früheren Leiters des Oratoriums in Birmingham soll 
2019 neu aufgelegt werden: Dessain, Charles Stephen, John Henry Newman. Wegbereiter der 
Erneuerung der Kirche (früher: Freiburg 1980; Leipzig 1981). Unter Mitarbeit von Werner Be-
cker und Hans Joachim Meyer. Illertissen 2019. Eine tiefe Inspiration ging in den letzten Jahren 
für die deutschsprachige Newmanforschung von Keith Beaumont aus, einem Priester des Ora-
toriums von Paris, aus. Seine Interpretation des spirituellen Weges Newmans ist leider nur in 
französischer Sprache erhältlich: Beaumont, Keith, Dieu intérieur. La théologie spirituelle de 
John Henry Newman. Paris 2014 (Études newmaniennes). Jüngst hat er eine Auswahl der 
schönsten Predigten vorgelegt: Newman, John Henry, Être Chrétien. Les plus beaux sermons. 



VI 

Auseinandersetzung mit den aktuellen entwicklungspsychologischen An-
sätzen eine Lerntheorie des Glaubens.8 Bernd Trocholepczy entfaltete die 
Bedeutung des Schlüsselbegriffs »Realisation« bei Newman auf eine wis-
senschaftstheoretische Grundlegung der praktischen Theologie hin.9 In 
dieser biographischen Aufmerksamkeit rückt im deutschen Sprachraum 
die Bedeutung seiner katholischen Lebensform immer stärker ins Be-
wusstsein: Newman war im Auftrag von Papst Pius IX. Gründer des eng-
lischen Oratoriums.10

Besondere Aufmerksamkeit galt immer der Diskussion um die Analyse 
des Glaubensaktes bei Newman. Wilhelm Tolksdorf11 diskutiert New-
mans Ansätze im Kontext der aktuellen Diskussion, während Stefan Hof-
mann dem Verhältnis von Glaubenserfahrung und Theologie eine umfas-
sende Studie gewidmet hat.12 Dass nur von der personalen Erfahrung her 
die Mitte des christlichen Zeugnisses, die Offenbarung Gottes in Jesus 
Christus her erschlossen werden kann, hat Jutta Graf eindrücklich nach-
gewiesen.13 Der Auseinandersetzung zwischen Glaube und Vernunft, die 
Newman im englischen Kontext eines John Locke und David Hume ein 
Leben lang beschäftigte, ist im Kontext der neueren analytischen Religi-
onsphilosophie und den Beiträgen von Friedo Ricken14 Andreas Koritens-

Unter Mitarbeit von Présentés par Keith Beaumont (Prêtre de l›Oratoire). En collaboration 
avec Pierre Gauthier. Paris 2017. Das umfangreiche Werk Newmans ist digital im Internet zu-
gänglich: http://www.newmanreader.org/.

 8   Kuld, Lothar: Lerntheorie des Glaubens. Religiöses Lehren und Lernen nach J. H. Newmans 
Phänomenologie des Glaubensakts. Sigmaringendorf 1989 (Internationale Cardinal-New-
man-Studien, 13). In einer weiteren Arbeit vertiefte er die Thematik: Glaube in Lebensgeschich-
ten. Ein Beitrag zur theologischen Autobiographieforschung. Stuttgart u.a. 1997.

 9   Realizing. Newmans inkarnatorisches Prinzip als Beitrag zum Theorie-Praxis-Verständnis der 
Praktischen Theologie. In: Günter Biemer und Bernd Trocholepczy (Hg.): Realisation – Ver-
wirklichung und Wirkungsgeschichte. Studien zur Grundlegung der Praktischen Theologie 
nach John Henry Newman. Mit einem Beitrag zu seinem Einfluss auf Sophie Scholl und die 
»Weiße Rose« sowie theologischen Beiträgen zur politischen und pädagogischen Praxis. Frank-
furt am Main u.a. 2010 (Internationale Cardinal-Newman-Studien, XX), 77–239.

10   Siehe: Wodrazka, Paul Bernhard (Hg.), John Henry Newman. Oratorianer und Kardinal. Ein 
großer Lehrer der Kirche – mit ausgewählten Quellen oratorianischen Lebens. Bonn 2009. 
Ebenso die populäre Darstellung: Wodrazka, Paul Bernhard, John Henry Newman. Ein neuer 
Seliger und großer Oratorianer (Kapitel IV: Ulrike Wick-Alda). Augsburg 2010.

11   Tolksdorf, Wilhelm, Analysis fidei. John Henry Newmans Beitrag zur Entdeckung des Subjektes 
beim Glaubensakt im theologiegeschichtlichen Kontext. Frankfurt am Main 2000 (Internatio-
nale Cardinal-Newman-Studien, 18).

12   Religiöse Erfahrung – Glaubenserfahrung – Theologie. Eine Studie zu einigen zentralen Aspek-
ten im Denken John Henry Newmans. Frankfurt am Main u.a. 2011. (Internationale Cardi-
nal-Newman-Studien, 21).

13   Graf, Jutta, Von Schatten und Bildern zur Wahrheit. Die Erschließung der »Offenbarung« bei 
John Henry Newman. Frankfurt am Main 2009 (Linzer philosophisch-theologische Beiträge, 
18).

14   Ricken, Friedo, Religionsphilosophie. Stuttgart 2003 (Grundkurs Philosophie, 17). 129–160. 



 VII

ky15 nachgegangen. Mit all diesen Studien ist das Feld der religiösen 
 Erkenntnis nach Newman umfassend aufgearbeitet worden. Als ent-
scheidendes Ergebnis kann dabei einerseits festgehalten werden, dass in 
der religiösen, wie in allen weltanschaulichen Erkenntnissen, die lebens-
tragend sind, der personale und damit individuell-biographische Aspekt 
nicht nur nicht eliminiert werden kann, sondern dieser personale Aspekt 
für alle menschliche Erkenntnis grundlegend ist.16 Auf der anderen Seite 
aber ist der eigentümlichen Spannung Rechnung zu tragen, dass auf der 
Ebene der Argumentation immer nur Wahrscheinlichkeit erreicht werden 
kann, auf der Ebene der personalen Zustimmung aber die unbedingte 
Gewissheit der Person den Glaubenden eigen ist. In dieser Spannungsli-
nie ist der Entwurf einer Zustimmungslehre angesiedelt (Textsammlung: 
Teil 3), die der Person und ihrer Gewissenhaftigkeit eine durch nichts zu 
ersetzende Bedeutung einräumt. Wie sehr in diesen persönlichen Zugän-
gen die Suche nach dem geschichtlich vorgegebenen Christentum wirk-
sam wird, hat Georg Müller herausgearbeitet. Dabei wird das Vorgegebe-
ne immer auch wieder neu entdeckt und unter den Bedingungen der 
geschichtlichen Situation erschlossen.17

Ein Schwerpunkt der Forschung lag immer auf der Auseinandersetzung 
Newmans mit dem Ersten Vatikanischen Konzil und seiner Erklärung der 
Unfehlbarkeit des Römischen Bischofs, sowie der Rezeption Newmans in 
jener Gruppe, die »Modernisten« genannt worden sind. Seine minimalis-
tische Interpretation des Konzils, die er auch gegen den Erzbischof von 
Westminster/London seiner Zeit, Henry Edward Kardinal Manning, ver-
teidigte18, darf ebenso in einer Deutung seiner Gestalt nicht fehlen, wie 

15   Koritensky, Andreas, John Henry Newmans Theorie der religiösen Erkenntnis. Stuttgart u.a. 
2011 (Münchener philosophische Studien, N.F. 31). In jüngster Zeit hat er eine eigenständige 
religionsphilosophische Erkenntnistheorie vorgelegt: Glaube, Vernunft und Charakter. Virtue 
Epistemology als religionsphilosophische Erkenntnistheorie. Stuttgart u.a. 2017 (Münchener 
philosophische Studien N.F., 33).

16   Einen bemerkenswerten Vergleich zum Gründer der »Schönstatt-Bewegung« bei: Amberger, 
Otto, Modelle subjektiver Glaubenserkenntnis bei John Henry Newman und Joseph Ken-
tenich. Darstellung und vergleichende Diskussion. Vallendar-Schönstatt 1994.

17   Müller, Georg, Die unsichtbare Welt. Der Anspruch des Christentums im Leben und Denken 
von John Henry Newman. Trier 2009 (Trierer theologische Studien, 73).

18   Neben der klassischen Arbeit von Wolfgang Klausnitzer (Päpstliche Unfehlbarkeit bei Newman 
und Döllinger. Innsbruck – Wien 1980, Innsbrucker theologische Studien, 6) sei auf die Ver-
gleichsstudie von Adrian Lüchinger verwiesen: Lüchinger, Adrian, Päpstliche Unfehlbarkeit bei 
Henry Edward Manning und John Henry Newman. Freiburg, Schweiz 2010 (Ökumenische 
Beihefte zur Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 40). Im Antagonismus dieser 
beiden englischen Kardinäle sieht der Autor jene Problematik vorgebildet, die als die beiden 
Ekklesiologien von Antonio Acerbi in Lumen Gentium diagnostiziert worden sind. Mit Pott-
meyer sieht er eine Lösung in der, schon bei Newman zu findenden, konstitutiven Anerken-
nung des Glaubenscharismas der Glaubenden in der Kirche. Dies aber würde bedeuten, eine 



VIII 

sein Eintreten für die Entwicklung der Lehre und die Bedeutung des Sub-
jekts und der Erfahrung in der Theologie, wie sie auch von den oftmals 
verurteilten Modernisten aufgegriffen worden ist.19 In allen diesen theolo-
gischen Spannungen, die immer auch Konflikte in der Kirche und den 
Kirchen repräsentieren, fasziniert immer wieder neu seine »Sorgfalt des 
Denkens«20, die den berechtigten Anliegen der einzelnen Gruppen ge-
recht zu werden vermag, ohne auf eine profilierte Orientierung zu ver-
zichten. Dass die sogenannten Ultramontanisten meinten, dass durch die 
Erklärung der Unfehlbarkeit des Papstes das Dogma über die Geschichte 
gesiegt hätte, weil dadurch das eschatologisch-endgültige Wissen Gottes 
durch das Lehramt der Kirche in der Zeit vorgelegt werden könnte, wi-
derspricht radikal der grundlegenden Überzeugung Newmans. Die pil-
gernde Kirche bleibt in der Geschichte auf dem Weg zur Vollendung, in 
Schatten und Bildern. Der einzige Ort, in dem sich die Vollendung für 
den einzelnen zeichenhaft zu ereignen vermag, ist die Unmittelbar zu 
Gott im Spruch des Gewissens und, wie Paulus im ersten Korintherbrief 
(Kap. 13) schreibt, in Handlungen wirklich selbstloser Liebe.
Im Blick auf die vorliegende Textsammlung muss noch ein Thema hervor-
gehoben werden: Newmans Bemühungen um die angemessene Bildung 
im Kontext der sich entwickelnden Wissenschaftsgesellschaft (Textsamm-
lung: Teil 2).21 Günter Biemer hat die Bedeutung der Bildung für die reli-

ausschließlich hierarchologisch orientierte Ekklesiologie in eine wirkliche »Communio-  
Ekklesiologie« auch kirchenrechtlich weiter zu entwickeln (ebd., 340–345).

19   Dieses Thema, das die Newman-Rezeption von Anfang an deshalb begleitete, weil der englische 
Kardinal von den Päpsten selbst von diesem Vorwurf in Schutz genommen werden musste, ist 
in der Deutschen Newman-Gesellschaft neu aufgearbeitet worden: Jenkins, Philipp (Hg.), John 
Henry Newman and Modernism. Sigmaringendorf 1990 (Internationale Cardinal Newman 
Studien, XIV). Die dazu gehörende Problematik von Entwicklung und Kontinuität prägt noch 
die Veröffentlichung einer Akademie-Tagung in Mainz anlässlich der Seligsprechung 2010: 
Nichtweiß, Barbara (Hg.), Im Wandel treu. John Henry Kardinal Newman. Unter Mitarbeit 
von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, Karl Lehmann und Marius Reiser. Mainz 2011. Durch die 
Bandbreite der Sicht Newmans, die immer an der Weite der Kirchenväter Maß nimmt, erweist 
er sich tatsächlich als »Kirchenlehrer der Moderne« (Arnold, Claus [Hg.], John Henry New-
man. Kirchenlehrer der Moderne. Freiburg im Breisgau 2009). Eine neuere Studie widmet sich 
ausdrücklich der Beziehung zu einem Freund von Ignaz Döllinger, Lord Acton: Zoll, Wolfgang, 
Die Wahrheit ist die Tochter der Zeit. Zu John Henry Newmans und Lord John Actons Um-
gang mit der Geschichte und zur geschichtsphilosophischen Bedeutung der Newman´schen 
Erkenntnistheorie. Zugleich ein Beitrag zum Verständnis von Person und Biographie New-
mans. Frankfurt am Main 2003 (Europäische Hochschulschriften, Reihe 23, Theologie).

20   Unter diesem Titel wurden verschiedenen Beiträge aus der Newman-Gesellschaft veröffent-
licht: Siebenrock, Roman / Tolksdorf, Wilhelm (Hg.), Sorgfalt des Denkens. Wege des Glau-
bens im Spiegel von Bildung und Wissenschaft. Ein Gespräch mit John Henry Newman. 
Frankfurt am Main 2006 (Internationale Cardinal-Newman-Studien, 19).

21   Siehe zu Newmans Universitätsidee und der Bedeutung der Theologie für die Integrität einer 
Universität: Siebenrock, Roman A., Anwältin der Transzendenz. Theologie innerhalb der Uni-
versität nach John Henry Newman. In: Alexander Gießen / Josef Gründel / Melanie Helm / 



 IX

giöse Entwicklung nachdrücklich hervorgehoben, weil nach Newman 
das Christentum eine »learned religion«, eine Religion in und durch ei-
nen Lernprozess, ist.22 Eindrücklich hat Biemer zudem bezeugt, wie ihm 
selbst Newman ein lebenslanger treuer Begleiter war.23

Drei Entwicklungen aus der jüngeren deutschsprachigen Diskussion um 
die Bedeutung John Henry Newmans sind es wert noch eigens erwähnt 
zu werden. Der evangelische Theologe Johannes Schwanke hat eine ein-
zigartige Studie zur Konversion Newmans aus protestantischer Sicht 
vorgelegt.24 Auf der einen Seite hebt er hervor, wie Newman auf seiner 
Suche nach einem verlässlichem Fundament des Glaubens nach dem 
Ende der gesellschaftlichen Einheit von Konfession und Staat die ver-
schiedensten christlichen Traditionen durchzieht und integriert. New-
mans ökumenische Bedeutung ist durch diese biographisch verankerte 
Suche begründet, wie er sie selbst in seiner berühmten »Apologia pro 
vita sua« (Textsammlung: Teil 1, I) bezeugt. Auf der anderen Seite wirft 
Schwanke ein, dass Newman mit seiner Konversion einen Fremdkörper 
aus reformatorisch-calvinistischer Tradition in die römische Tradition 
eingeschleust habe: den »consensus fidelium« und die Lehre vom dreifa-
chen Amt Christi in der Taufe. Dass das Zweite Vatikanische Konzil mit 
seiner Aufnahme beider Lehrstücke nur eine erste Stufe auf dem Weg 
zur Integration bedeuten kann, scheint mir sehr bedenkenswert zu sein. 
Die heutige Debatte um die notwendige Reform unserer Kirche dreht 
sich, wenn auch nicht immer ausdrücklich, genau um die Frage, wie 
diese beiden Orientierungen in das Gesamtgefüge der Kirche aufge-
nommen werden können. Damit hängt auch die Frage zusammen, wel-
che Bedeutung das Gewissen des einzelnen in der Bezeugung des Glau-
bens gewinnt. Dient es nur zur Umsetzung der Lehre des kirchlichen 
Lehramtes in das persönliche Leben25, oder kommt ihm auch eine eigen-

Andreas Hölscher / Bernd Elmar Koziel (Hg.), Fußnoten zu Prof. Dr. Wolfgang Klausnitzer. 
München 2010, 141–165.

22   Biemer, Günter, John Henry Newman über Katechese in einer pluralistischen Gesellschaft. 
In: Günter Biemer / Bernd Trocholepczy (Hg.), Realisation – Verwirklichung und Wirkungs-
geschichte. Studien zur Grundlegung der Praktischen Theologie nach John Henry Newman. 
Mit einem Beitrag zu seinem Einfluss auf Sophie Scholl und die »Weiße Rose« sowie theolo-
gischen Beiträgen zur politischen und pädagogischen Praxis. Frankfurt am Main u.a. 2010 
(Internationale Cardinal-Newman-Studien, XX), 327–340.

23   Leben mit Gedanken John Henry Newmans, ebd., 345–349.
24   John Henry Newmans Konversion. Sein Weg zur katholischen Kirche aus protestantischer 

Perspektive. Berlin 2011 (Theologische Bibliothek Töpelmann, 150).
25   In diese Richtung zielt die Newman-Interpretation von Herman Geissler (Gewissen und 

Wahrheit bei John Henry Kardinal Newman. 2., überarb. Auflage, Frankfurt am Main 1995 
(Theologie im Übergang, 12). Diese Interpretation stützt die gängige Interpretation des Lehr-
stücks von Johannes Paul II. in »Veritatis splendor« (Nr. 54–64). Dass eine alternative Inter-



X 

ständige theologische Würde zu, die im Krisenfall auch dazu berechtigt, 
gegen die aktuelle allgemeine Lehrtradition, wie die Biographie New mans 
vor und nach dem Ersten Vatikanischen Konzil eindrucksvoll zeigt, auch 
einen Nicht-Konsens zu begründen? Newman jedenfalls war überzeugt, 
dass die Unfehlbarkeit der Kirche in den arianischen Auseinandersetzun-
gen weder beim bischöflichen Amt noch in den Schulen der Theologie, 
sondern im gelebten Glauben der einfachen Glaubenden bezeugt war. Es 
ist daher nicht seltsam, wenn er eine Art »balance of power« in seinem 
letzten ekklesiologischen Beitrag entwickelt (Textsammlung: Teil 5, III). 
Die grundlegenden Ämter (»offices«) der Kirche seien Theologie, bischöf-
liches Amt und religiöser Sinn. Dass die Kirche in seiner Zeit kein ad-
äquates Bild bietet, liegt nach Newman daran, dass das bischöfliche Amt 
die Oberhoheit über die anderen Ämter zu erringen trachtet. Deshalb 
steht dieses Amt in der Gefahr, die Tugend der integrierenden Leitung in 
das Laster der Tyrannei zu pervertieren. Der Kirche ginge es dann am 
besten, wenn in wechselseitiger Anerkennung kein Amt über das andere 
die Oberhoheit zu erringen sucht, sondern sie sich wechselseitig in ihrer 
Eigenart stützten und so die immanenten Laster vermeidet. Denn jedes 
Amt habe seine Stärke und sein Laster: die Theologie neigt zum Rationa-
lismus und der religiöse Sinn zum Aberglauben.26

Erstmals ist in der Geschichte der deutschsprachigen Newmanforschung 
hat Jakob Knab die inspirierende Kraft Newmans auf den studentischen 
Widerstand in München während des Zweiten Weltkriegs herausgearbei-
tet.27 Die »Weiße Rose« wurde im Einflussbereich der verbotenen Zeit-
schrift »Hochland« und dessen Herausgebers Carl Muth von Theodor 

pretation des Gewissens nach John Henry Newman möglich ist, die mit den Orientierungen 
von Papst Franziskus (z.B. »Amoris laetita«) harmoniert, ist vielfältig dokumentiert in: Biemer, 
Günter (Hg.), Sinnsuche und Lebenswenden. Gewissen als Praxis nach John Henry Newman. 
Frankfurt am Main 1998 (Internationale Cardinal-Newman-Studien, 16). Das Ringen um die 
rechte Sicht der Beziehung zwischen Gewissen, Wahrheit, Freiheit und Lehramt der Kirche ist 
von der Schwäche geprägt, dass kaum reale Konflikte aufgearbeitet werden. Dann wird mit 
Recht von der Gefahr des irrenden Gewissens gesprochen, aber die Möglichkeit und geschicht-
liche Tatsächlichkeit des irrenden Lehramtes nie in Erwägung gezogen. Im Blick auf John Hen-
ry Newman ist deshalb seine Theologie des Gewissens mit seiner lebensgeschichtlichen Praxis in 
Beziehung zu setzen, die einerseits schon in seiner anglikanischen Zeit einen selbstverständli-
chen Gehorsam gegenüber seinem Bischof kennt, aber andererseits sich seine eigenständige 
Verantwortung, die oftmals in Widerspruch zur gängigen Praxis stand, dadurch nicht abspre-
chen ließ.

26   Siehe dazu die Dissertation unter der Leitung von Günter Biemer: Schuster, Raymund, Das 
kirchliche Amt bei John Henry Newman. Eine historisch-systematische Untersuchung der Ge-
nese seines Priesterbildes im Kontext. Frankfurt am Main 1995 (Europäische Hochschulschrif-
ten, 526).

27   Siehe die Sammlung: Bald, Detlef / Knab, Jakob (Hg.), Die Stärkeren im Geiste. Zum christli-
chen Widerstand der Weißen Rose. Essen 2012.



 XI

Haecker, dem bedeutenden Newman-Übersetzer der 20er Jahre, der in 
dieser Zeit Schreib- und Redeverbot hinnehmen musste und 1945 ver-
starb, mit dem Denken Newmans vertraut gemacht. In manchen Texten 
dieser Gruppe findet sich ein Echo der Gewissenslehre von John Henry 
Newman. Auch klingt deutlich in einem Flugblatt die Rede vom Anti- 
Christen an.28 Sophie Scholl hatte ihrem Verlobten Oberleutnant Hart-
mut Hartnagel beim letzten Treffen zwei Predigtbände von Newman ge-
schenkt. Mit seiner jüngsten Biographie zu Hans Scholl hat er den 
christlichen Hintergrund dieser Gruppe überzeugend verdeutlicht.29

Einem vernachlässigten Thema der Newmanforschung hat sich Thomas 
Möllenbeck in seiner Habilitationsschrift zugewandt.30 Er untersucht das 
bislang noch nicht übersetzte Werk Newmans zur Rechtfertigungslehre in 
der Auseinandersetzung mit Luther und Augustinus. Im Kontext der Be-
gründung der anglikanischen Kirche als »Via media« grenzt sich Newman 
einerseits von der Vorstellung ab, dass jemand durch seine eigene Erfah-
rung gerechtfertigt sein könnte. Die Rechtfertigung ist im Heiligen Geist 
durch die Tat Christi vorgegeben. Dieser selbstverständlichen Annahme 
interpretiert Newman vor allem auf die Auferstehung und Himmelfahrt 
Christi hin. Dennoch kann die persönliche Glaubenserfahrung ein be-
stimmtes Licht auf diese Grundlegung werfen, die für den einzelnen von 
großer Bedeutung werden kann. Auch in diesem Themenbereich ist das 
Grundanliegen Newmans zu erkennen: den theologischen Liberalismus, 
den er als theologischen Subjektivismus interpretiert, bekämpfen, ohne 
die Bedeutung der Glaubenserfahrung der Person zu vernachlässigen. In 
ähnlicher Weise interpretiert Newman auch das Verhältnis von Schrift 
und persönlicher Glaubenserfahrung. Es sei darauf zu achten, nicht mit 
unseren Perspektiven, die Schrift auszulegen, sondern die Schrift als Fun-
dament des Glaubens und der christlichen Existenz her anzuerkennen. 
Dies ist aber nur möglich, wenn möglichst geringe hermeneutische Vor-
aussetzungen an die Schrift herangetragen werden. Dass Newman den 
theologischen Individualismus mit Martin Luther in Verbindung bringt, 
ist nicht nur der Debatte seiner Zeit geschuldet, sondern basiert auch auf 

28   Knab, Jakob, »Wir schweigen nicht, wir sind euer böses Gewissen …«. Die Newman-Rezeption 
der »Weißen Rose« und ihre Wirkungsgeschichte. In: Günter Biemer / Bernd Trocholepczy 
(Hg.), Realisation – Verwirklichung und Wirkungsgeschichte. Studien zur Grundlegung der 
Praktischen Theologie nach John Henry Newman. Mit einem Beitrag zu seinem Einfluss auf 
Sophie Scholl und die »Weiße Rose« sowie theologischen Beiträgen zur politischen und päda-
gogischen Praxis. Frankfurt am Main u.a. 2010 (Internationale Cardinal-Newman-Studien, 
XX).

29   Knab, Jakob, Ich schweige nicht. Hans Scholl und die Weiße Rose. Darmstadt 2018.
30   Möllenbeck, Thomas, Gerechtfertigt durch Erfahrung? John Henry Newmans conversion nar-

ratives und die Rolle von Luther und Augustinus in seiner Rechtfertigungslehre. Paderborn u.a. 
2017.



XII 

einer enormen Bandbreite möglicher Interpretationen des deutschen Re-
formators.
Mit dieser ersten Orientierung in der Newmandiskussion der letzten Jahre 
im deutschen Sprachraum können natürlich nicht alle Aspekte dieser Per-
sönlichkeit angesprochen werden, die schon oft als ein Kirchenvater der 
Neuzeit und geheimer Peritus des Zweiten Vatikanischen Konzils bezeich-
net worden ist. Schon in der vorliegenden Textsammlung werden Perlen 
und Schätze zu finden sein, die zu Nahrung und Orientierung auf dem 
Weg des Glaubens heute werden. Schwierigkeiten sind nach Newman auf 
dem Weg des Glaubens normal. Dies beginnt mit der Frage nach Gott. 
Diese aber ist real nur mit der eigenen Person zu beantworten. Weil aber 
diese Wirklichkeit gesucht werden will, lädt diese Textsammlung zu einer 
eigenen Suche ein. Für unzählige Menschen ist auf diesem Weg Newmans 
Gedicht »Die Feuersäule« zum Herzensgebet geworden (Textsammlung: 
Teil 6, V): »Lead kindly light …«. Wenn die Texte dieser Sammlung Sie 
dazu ermutigen und befähigen, dieses »sanfte Licht« auch in Ihnen selbst 
zu entdecken und ihm auf Ihrer Weise zu folgen, dann hat die Erinnerung 
an den englischen Theologen und Kardinal ihr einzig berechtigtes Ziel er-
reicht. Denn John Henry Newman war zwar anglikanischer Priester, Mit-
gründer der Erneuerung der Anglikanischen Kirche in der Oxford-Bewe-
gung, Kirchenlehrer der Moderne, Gründer des englischen Oratoriums 
und römisch-katholischer Kardinal, das war er auch; doch, wie es auf der 
Erinnerungstafel in seiner Kardinalskirche »San Giorgio in Velabro« in 
Rom so treffend heißt: Er war »sed ante omnia christianus / aber vor allem 
ein Christ«. Und alle Christgläubigen ergeht der Ruf in die eigene Sen-
dung, in der sich die eigene Form der Heiligkeit ausbildet.31

31   Textsammlung: Teil 6, III. Zur christlichen Heiligkeit nach Newman siehe: Biemer, Günter / 
Fries, Heinrich, Christliche Heiligkeit als Lehre und Praxis nach John Henry Newman. New-
man’s teaching on Christian holiness. Sigmaringendorf 1988 (Internationale Cardinal-New-
man-Studien, 12).



 XIII

GÜNTER BIEMER: 1929–2019 

Ein Nachruf

Gabriele Niekamp

Günter Biemer war kein Freund von Nachrufen. Dennoch stehe ich jetzt 
hier und werde versuchen ihn als unseren Lehrer zu würdigen, der uns 
über Jahrzehnte hinweg sein weites und tiefes Wissen mitgeteilt hat; mehr 
noch: der sein eigenes Fragen und Weiterfragen, seine Suche nach tragfä-
higen Antworten, sein Verstehen-Wollen dessen, was sich hinter dem Vor-
dergründigen verbirgt, mit uns geteilt und uns einbezogen hat, kurz: der 
sich uns als ein lebenslang Lernender gezeigt hat.
Wenn ich an meine ersten Kontakte mit Günter Biemer am religionspäd-
agogischen Seminar Mitte der 70er Jahre zurückdenke, dann sehe ich ihn 
vor mir als den einzigen Professor, der in weißen Jeans in den Hörsaal trat 
und im Sommer durchaus im Polohemd seine Vorlesung hielt. Dazu passt 
auch, dass er in einer Zeit, als man Professoren fast durchweg als »Herr 
Professor« ansprach, für viele einfach Herr Biemer war.

Woher kam das?

Ein erstes Antwortelement finde ich in seiner Schulzeit. Er hat mir oft 
von seinen prägenden Lehrern an der Albert-Magnus-Schule erzählt, wo 
er 1949 das Abitur ablegte. Nach den Schreckensjahren des Krieges waren 
diese Lehrer, allen voran der Rektor Edmund Riess, mit dem er seine 
Mitarbeiter später in Kontakt brachte, bestrebt, ihren Schülerinnen und 
Schülern die Welt zu öffnen und ihnen nach den Jahren der Diktatur die 
Ideen von Freiheit, Menschlichkeit, Schönheit und Demokratie nahezu-
bringen. Ihr Unterricht und die Führung der Jugendlichen waren von 
diesen Ideen bestimmt und sie sahen ihr Ziel darin, dass diese selbständig 
zu denken lernen und zu eigenständigen Menschen heranreifen, damit es 
nie wieder zu einer solchen Katastrophe kommen würde. Diesen Lehrern 
war Günter Biemer bis ins hohe Alter dankbar.
Durch sie – ihre Inhalte, aber mehr noch durch ihr konkretes Interesse an 
ihren Schülern – wurde grundgelegt, dass Freiheit und Mündigkeit des 
Menschen zu tragenden Säulen seines Umgangs mit den Menschen wur-
den. Die biblische Botschaft vom befreienden Handeln Gottes an den 
Menschen, die er als Theologiestudent von Alfons Deissler und Anton 



XIV 

Vögtle vermittelt bekam, gab dieser Grundausrichtung die theologische 
Basis. Bestärkt wurde diese Achtung vor der Freiheit eines jeden Men-
schen durch die Gewissenslehre John Henry Newmans. Die Einsicht 
New mans, dass jeder Mensch einen Kompass in sich trägt, der ihn befä-
higt, selbst zwischen Gut und Böse zu entscheiden und damit Verantwor-
tung für sich selbst und für andere zu übernehmen, wurde zu einem be-
stimmenden Merkmal des Menschenbildes Günter Biemers. Die Achtung 
vor der Gewissensfreiheit war für ihn auch zentral im Umgang mit Ju-
gendlichen und jungen Erwachsenen. Das schlug sich in der Art und 
Weise nieder, wie er ihnen begegnete, mit ihnen sprach, ihre Meinung 
hören wollte und sich intensiv mit ihnen auseinandersetzte.

Auf den Prüfstand kam der hohe Stellenwert der Freiheit, als sich in 
seiner Tübinger Zeit die Studentenunruhen Bahn brachen und im Na-
men der Freiheit eine andere Gesellschaft eingefordert wurde. Dass hier 
Veränderungen anstanden, deren Ausmaß keiner absehen konnte, hat 
auch ihn verunsichert, aber er hat in diesem Wunsch nach mehr Freiheit 
und einer offeneren Gesellschaft vor allem eine Chance gesehen. In seiner 
Disziplin, der Religionspädagogik, machte er sich – mit anderen – auf die 
Suche nach neuen Konzeptionen von Religionsunterricht und Katechese, 
die den Entwicklungen in der Gesellschaft Rechnung tragen sollten. Es 
musste darum gehen, den Menschen als Wesen der Freiheit zu begreifen 
und ihn zu befähigen, frei Ja zu sagen zu Gott und seinem Heilsangebot 
in Jesus Christus und in dieser Freiheit das eigene Leben verantwortungs-
voll zu gestalten.
In dem Bändchen »Zäsur«, herausgegeben von der Akademie der Diözese 
Rottenburg-Stuttgart, hat er 1997 in seinem Aufsatz »Glauben lernen zwi-
schen zunehmender Theorie und abnehmender Praxis. Vierzig Jahre erleb-
te Religionspädagogik« die gemischte Bilanz dieser Suche aufgezeichnet. 
Und dieser Trend ist danach ja ungebrochen weitergegangen. Dennoch hat 
er sich – bis zuletzt – für meine eigenen Anstrengungen als Religionslehrerin 
unermüdlich und impulsgebend interessiert, weil er absolut davon 
überzeugt war, dass jeder Mensch eine religiöse Begabung in sich hat und 
auch das Recht hat, in einer Welt – scheinbar ›ohne Gott‹ – von dem gran-
diosen (Heils-)Angebot Gottes an uns Menschen zu erfahren!
Ob dieses Angebot Gottes Gehör findet, ob es glaubwürdig klingt und 
vielleicht weiter auf seine Tragfähigkeit geprüft wird, das hängt jedenfalls 
auch vom Lehrenden ab. Was in der Jugendarbeit »personales Angebot« 
genannt wird, das spielt in jeder Form des religionspädagogischen Han-
delns eine bedeutende Rolle, davon war Günter Biemer überzeugt. Also 
auch in der wissenschaftlichen Ausbildung zukünftiger Priester, Pastoral-
referentInnen und LehrerInnen.



 XV

So hat Günter Biemer im universitären Betrieb immer wieder Formen 
und Methoden des Lehrens gewählt, wo er sich als Person ins Spiel ge-
bracht und zur Verfügung gestellt hat. Seine Seminare waren nicht denk-
bar ohne das Hüttenwochenende am Anfang des Semesters. In einer be-
sonderen Atmosphäre abseits der Stadt wurde in das Thema der 
Lehrveranstaltung umfassend eingeführt und es wurden die Einzelthe-
men festgelegt und zugeordnet. Für Günter Biemer lag der Sinn dieser 
zeit- und kraftaufwändigen Veranstaltung darin, dass so jede/r Teilneh-
merIn von Anfang an in die Planung mit eingebunden und für den Ertrag 
des Semesters mitverantwortlich war! Die Seminarsitzungen dauerten 
nicht zwei, sondern drei Stunden, damit genug Zeit war für methodische 
Vielfalt und eine ausführliche Besprechung der Inhalte und Methoden. 
Hier durfte kreativ gearbeitet und experimentiert werden, natürlich mit 
anschließender Reflexion! Wer sich auf ein solches Seminar einließ, lernte 
nicht nur viel über ein Thema, sondern erfuhr dabei auch viel über sich 
selbst und gewann wertvolle Einsichten für seine Berufswahl!
Zur Belohnung stand am Ende des Semesters meist eine Abschlussfete 
mit Essen, Trinken, Musik und Tänzen. – Dass er als Gymnasiast ein be-
geisterter Tänzer in den Tanzkursen seiner Mannheimer Pfarrei war, habe 
ich erst viel später erfahren.
Seinen Doktoranden sind die Doktorandenkolloquien unvergessen, die 
zweimal im Semester in St. Peter, seiner früheren Wirkungsstätte als Do-
zent, stattfanden. Es war für die meisten nicht stressfrei, wenn man ›dran‹ 
war, aber sowohl die Rückmeldungen zum eigenen Beitrag als auch die 
Teilhabe an den Fortschritten der anderen Teilnehmer wirkten ungeheuer 
motivierend. Günter Biemer hat unermüdlich das Werden der Dissertati-
onen und Habilitationen begleitet, hat sich jederzeit zur Verfügung ge-
stellt – und war natürlich glücklich, wenn die Arbeit erfolgreich abge-
schlossen wurde.
Seine Hilfskräfte haben erlebt, wie er ihnen Bücher in die Hand drückte, 
die zur Ansicht gekommen waren, um bei einer Besprechung dieses Buch 
kritisch vorzustellen. Bei der Vorbereitung und Durchführung der zwei 
Freiburger Newmankongresse (1978 und 1987) waren Hilfskräfte ebenso 
beteiligt wie an dem »Judentumsprojekt«, das von 1977 bis1982 seine gan-
zen Kräfte band. Jeweils hat er großes Vertrauen in seine MitarbeiterIn-
nen gesetzt und diese dadurch zu besonderen Leistungen angespornt. Ich 
denke, dass dies die beste Weise der Förderung von Studierenden ist, 
wenn sie wissenschaftliche Forschung und wissenschaftlichen Austausch 
hautnah miterleben können. Erwähnen möchte ich auch, wie er für Stu-
dierende da war, wenn sie eine Krise erlebten. Oft hat er zur Feder gegrif-
fen und in einem Brief sein Mitfühlen ausgedrückt, aber auch vorsichtig 



XVI 

den größeren Horizont, Gott als das »Geheimnis unseres Lebens« in diese 
Krise hinein zur Sprache gebracht. – Er selbst hat diesem »Geheimnis 
seines Lebens« auch in zahlreichen Gedichten nachgesonnen. Einige sind 
in den »Anstiftungen« und den Folgebändchen nachlesbar. Hier trug der 
Deutschunterricht seiner Gymnasialzeit Früchte, wo er u.a. Hölder-
lin-Gedichte nicht nur kennenlernte, sondern auch auswendig lernte.
Aber nicht nur der Schönheit der Poesie war er zugetan, sondern auch der 
bildenden Kunst. Sein Schüler Gerhard Rummel formulierte es so: Bilder 
als »Fenster« zu der größeren Wirklichkeit begreifen, an die Sprache nicht 
herankommen kann – das verdanke er Günter Biemer. Neben seinem 
Mannheimer Jugendfreund Walter Stallwitz ist hier besonders Roland Pe-
ter Litzenburger zu erwähnen. Den religiösen Gehalt seiner Bilder hat 
Günter Biemer einem breiteren Publikum in Vorträgen und Ausätzen zu 
erschließen versucht, obwohl – oder gerade weil – er sich dessen bewusst 
war, dass die Weite der Bilder nur schwer in Worte gefasst werden kann.
Wenn er in seinem Gedicht »Lebenslauf im Glauben« seinen Glauben 
formuliert, »Dass das Leben eine offene Parabel bleibt«, und dann am 
Ende diese Formulierung nochmals aufgreift und weiterführt, »Bis der 
Himmel sie rundet – Und schließt« –, dann hat er selber am besten in 
Worte gefasst, was auch sein Selbstverständnis als Lehrer ausmachte. Er 
begriff jedes Leben als eine offene Parabel mit dem Recht auf den je eige-
nen Lebensweg – und von da aus definierte er seine Aufgabe als Lehrer 
der Theologie und Begleiter der Lernprozesse – getragen von der Hoff-
nung, dass der Himmel selber die offene Parabel am Ende rundet.
Bei seiner letzten Reise zu den Wirkungsstätten John Henry Newmans im 
Jahre 2014 sagte Günter Biemer in Littlemore, wo Newman 1845 Katholik 
wurde, fast auf den Tag genau 150 Jahre nach der Veröffentlichung der 
»Apologia Pro Vita Sua« in seiner Predigt, dass wir in dem Seligen John 
Henry Newman »einem Menschen begegnen, in dessen Gesicht – oder 
Herz – oder seinem Äußeren und seinem Inneren, seinem Lebenslauf und 
seinem Sterben und Auferstehen – Gott sichtbar wird in unverhoffter 
Weise.« – Günter Biemer würde sicher nicht wollen, dass man das genauso 
von ihm sagt. Aber dass sein Leben tief durchdrungen war von der 
Menschenfreundlichkeit Gottes und dass diese an seinem Reden und Tun 
ablesbar wurde, das wage ich uneingeschränkt zu sagen.
Dafür danke ich ihm und nehme es als Verpflichtung, meinerseits Spuren 
dieser Menschenfreundlichkeit Gottes in meiner kleinen Welt zu erspü-
ren und sie – mit meinen eigenen Möglichkeiten – für andere aufscheinen 
zu lassen.








