


LEBEN ALS RINGEN UM
DIE WAHRHEIT

Ein Newman Lesebuch

Herausgegeben von Giinter Biemer, James Derek Holmes und
Roman A. Siebenrock

Mit einer aktuellen Einfiihrung von

Roman A. Siebenrock

In memoriam Giinter Biemer (1929-2019)

Matthias Griinewald Verlag



VERLAGSGRUPPE PATMOS

PATMOS
ESCHBACH
GRUNEWALD
THORBECKE
SCHWABEN
VER SACRUM

Die Verlagsgruppe
mit Sinn fir das Leben

Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegeniiber unserer Umwelt bewusst.
Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den Einklang von wirtschaftlicher
Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung unserer natiirlichen Lebensgrundlagen an.
Niheres zur Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe Patmos auf unserer Website
www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben

Ubereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit (GPSR) stellen
wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards erfiillen. Niheres dazu auf unserer
Website www.verlagsgruppe-patmos.de/produktsicherheit. Bei Fragen zur Produktsicherheit
wenden Sie sich bitte an produkesicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbib-
liografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten

© 2026 Matthias Griinewald Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildernn
www.gruenewaldverlag.de

Neuausgabe des 2019 als erweiterte Neuausgabe erschienenen Titels (Erstausgabe 1984)

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlagabbildung: Portrait von John Henry Newman, gemalt von
W.W. Ouless, The Birmingham Oratory

Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern
Druck: CPI books GmbH, Leck

Hergestellt in Deutschland

ISBN 978-3-7867-3431-4



Hinfiihrung zur Neuausgabe (Roman A. Siebenrock) I
Giinter Biemer: 1929—2019. Ein Nachruf (Gabriele Niekamp) X111

XVII












HINFUHRUNG ZUR NEUAUSGABE

Roman A. Siebenrock

Am 13. Oktober 2019 wird John Henry Kardinal Newman in Rom heilig-
gesprochen. Damit ist der einflussreiche anglikanische Theologe, der mit
einer umfassenden Kenntnis der Schrift, der Kirchenviter und der theo-
logischen Tradition seiner Kirche 1845 in die romisch-katholische Kirche
konvertierte, endgiiltig in der Mitte verschiedener Kirchen und christli-
chen Gemeinschaften angekommen. Im anglikanischen Heiligen- und
Gedenkkalender ist sein Name schon seit den 9oer Jahre verzeichnet. In
vielen Freikirchen sind seine Gebete, Predigten und Liedtexte selbstver-
stindliche Orientierung. Mit der offiziellen Heiligsprechung durch Papst
Franziskus wird seine Personlichkeit als Beispiel des Christseins heute in
katholischer und 6kumenischer Weite den Glaubenden vieler Traditionen
vor Augen gestellt. Und das ist nicht so selbstverstindlich. Hat er nicht als
Konvertit seine Herkunftskirche verraten? Und lebte er nicht als Katholik
lange Jahre, wie er es ausdriickte, »unter der Wolke«? Noch nach seinem
Tod wurde er misstrauisch von manchen als »halber Katholik« verdich-
tigt. Wer Newmans Kritik an den Machenschaften vor, wihrend und
nach dem Ersten Vatikanischen Konzil und sein bedingungsloses Eintre-
ten fiir die unbedingte Souverinitit des personlichen Gewissens in dieser
Zeit kennt, ahnt, dass die Vorbehalte, die ihm zu Lebzeiten entgegen-
schlugen, nicht aus er Luft gegriffen waren (siche Texte: Teil 1, II: Selbst-
biographische Schriften, Nr. 1).!

So froh und dankbar ich mit allen Freundinnen und Freunden iiber die
Heiligsprechung Newmans bin?, weil seine Personlichkeit und Texte quer
zu allen Konfessionen bis heute tiefgreifende Wandlungen auszuldsen
vermdgen, so gefihrlich kann diese Erhebung zu Ehren der Altdre auch
werden. Denn wenn damit die Meinung verbunden sein sollte, dass diese
Person nicht mehr anst6fig, ja provokant sei, weil schon alle seine Anre-

1 Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz hat eine unverdffentlichte Studie von Ida Fredericke Gorres, die
sich dieser Frage auf poetische Weise niherte, neu ediert: Gérres, Ida Friederike, Der Geopferte.
Ein anderer Blick auf John Henry Newman. 2. iiberarbeitete Auflage. Vallendar-Schénstatt
20I5.

2 Wichtige Dokumente zur Seligsprechung 2010 sind verdffentlicht in: Benedike XVI. / Wick-Al-
da, Ulrike, Gefiihrt vom freundlichen Licht. Seliger John Henry Newman. Die Predigten Papst
Benedikts XVI. zur Seligsprechung des Oratorianers und Kardinals und die liturgischen Texte
zum Gedenktag. Augsburg 2011.



gungen zum lebendigen Eigentum der Kirche geworden wiren, dann
wire eine Heiligsprechung wohl nichts anderes als ein grofles Missver-
stindnis. Newmans Wort, mit dem er sich in die rémisch-katholische
Kirche geschrieben hat, hat an Aktualitit nichts verloren: »Freilich sagt
man zuweilen, ein Strom sei am klarsten bei seiner Quelle. Welchen Ge-
brauch man auch immer von diesem Bild billigerweise machen mag, es
lasst sich nicht anwenden auf die Geschichte einer Philosophie oder eines
Glaubens. Diese sind im Gegenteil mifiger, reiner und kriftiger, wenn
ihr Bett tief geworden ist und breit und voll. Die Idee erhebt sich mit
Notwendigkeit aus einem bestehenden Zustand der Dinge und schmeckt
eine Zeitlang nach dem Boden. Ihr lebendiger Kern muss sich erst loslo-
sen von dem, was fremd und voriibergehend ist, und bemiiht sich ange-
strengt, von Jahr zu Jahr mit mehr Energie und Hoffnung, sich zu befrei-
en. lhre Anfinge sind nicht der Maf3stab ihrer Fihigkeiten, noch ihres
Umfanges. Zuerst weifl niemand, was sie ist oder was sie wert ist. Sie
verbleibt vielleicht eine Zeitlang in Ruhe; sie probiert sozusagen ihre
Glieder, priift den Boden unter sich und tastet nach ihrem Weg. Von Zeit
zu Zeit macht sie Versuche, die fehlgeschlagen und infolgedessen aufgege-
ben werden. Sie scheint zu schwanken, welchen Weg sie gehen soll; sie ist
in der Schwebe, und endlich schligt sie nach einer bestimmten Richtung
aus. Mit der Zeit dringt sie auf fremdem Gebiet vor; die Tragweite von
Kontroverspunkten dndert sich; Parteien erstehen und verfallen in ihrem
Umbkreis; Gefahren und Hoffnungen tauchen auf bei neuen Beziechungen;
und alte Prinzipien erscheinen wieder unter neuen Formen. Sie wandelt
sich mit ihnen, um dieselbe zu verbleiben. In einer Hoheren Welt ist es
anders, aber hienieden heifst leben sich wandeln, und vollkommen sein
heif3t sich oft gewandelt haben.«

Newman begegnen bedeutet immer wieder, in eine personliche Glau-
benserneuerung einzutreten; — aus der Unmittelbarkeit zu meinem
Schépfer und Erléser. Die Neuauflage der klassischen Textsammlung der
beiden Altmeister der internationalen Newmanforschung bietet die beste
Maglichkeit, Newman in seinen Texten unmittelbar zu begegnen. Giinter
Biemer und James Derek Holmes haben aus allen wichtigen Themenbe-
reichen und Textgattungen eine bis heute mustergiiltige Anthologie zu-
sammengestellt, die uns Newmans theologisches Profil und geistliche
Personlichkeit in ihren vielseitigen Facetten ans Herz zu legen vermag,.

3 Newman, John Henry, Uber die Entwicklung der Glaubenslehre. Durchgesehene Neuausgabe
der Ubersetzung von Theodor Haecker: W. Becker — H. Fries — J. Artz (Hg.), Ausgewihlte
Werke. (Mainz 1951-1969), Band VIIL. (1969), 41 (siche dazu oben den Text: Teil 4, IV. Die
Theorien der Entwicklung der religiosen Lehre, 227-238).

I



Vor allem ein Aspekt erscheint mir besonders nachdriicklich in dieser
Testsammlung, wie es ihr Titel ausdriickt, dokumentiert zu sein: New-
mans lebenslanges Suchen und Ringen um die Wahrheit. Auch die defi-
nierte Wahrheit des Glaubens ist deshalb nicht einfach Besitz und Ruhe-
kissen, sondern Ruf in die je neue Begegnung mit der Wirklichkeit Gottes
in der eigenen Lebenswirklichkeit. Auf seiner Gedenktafel an der Kirche
des Oratoriums hat der Kardinal seinen Lebenspilgerweg in das Motto
gebracht: »Ex umbris et imaginibus in veritatem / Aus Schatten und Bil-
dern zur Wahrheit«. Dieses Motto bleibt aber getragen von drei Grund-
iberzeugungen, die sich der junge Newman in seiner entscheidenden
Lebensphase zu eigen machte (Textsammlung: Teil 1, I, 1): »ich selbst und
mein Schopfer / myself and my creator«; »Heiligkeit geht vor dem Frie-
den / holiness rather than peace« und »Wachstum ist der einzige Beweis
des Lebens / growth the only evidence for life«.

In welcher Weise kann und soll seine Person und sein Werk auch uns
heute bewegen und auf den Weg bringen? Ich méchte die moglichen Be-
reiche einer anhaltenden und neuen Wirksamkeit Newmans mit einigen
Hinweisen auf die jiingere, vor allem deutschsprachige Newmanfor-
schung verbinden, wie sie vor allem in der »Internationalen Deutschen
Newman-Gesellschaft« gepflegt wird.* Diese Hinweise korrespondieren
mit den einzelnen Teilen der vorliegenden Textsammlung. Mit diesen
Notizen kann schon deshalb kein exklusiver Anspruch verbunden sein,
weil die Begegnung mit Newman immer in eine internationale Gemein-
schaft integriert und tiber die engere Newman-Bewegung hinausreicht.’
Ja, so ist mein Eindruck, in der Begegnung mit Newman werden Perso-
nen sehr verschiedener Herkunft und Uberzeugung miteinander verbun-
den, die sich ohne ihn wohl nie in dieser offenen und zugleich verbindli-
chen Weise begegnet wiren. Newmans Gabe zur Freundschaft erweist
sich immer wieder neu als »katholisch«, »umfassend«, und daher als zu-
tiefst okumenisch und interkulturell.

Newman hat wie kaum ein anderer uns gelehrt, dass Glauben und Leben
deshalb zusammengehéren, weil dem Glauben ein konkretes, oder wie er

4 Giinter Biemer hat diese Gesellschaft gegriindet und bis zu seinem Tode in diesem Jahr nach-
haltig inspiriert. Siche die Homepage: https://john-henry-newman-gesellschaft.de.

s Eine neuere Ubersicht iiber die internationale Diskussion um Person und Werk Newmans in:
Ker, Tan T. / Merrigan, Terrence, The Cambridge companion to John Henry Newman. Cam-
bridge 2009. Eine kleine Orientierung zur Bedeutung Newmans in der deutschsprachigen
Theologie und Kirche auferhalb der ausdriicklichen Newman-Bewegung in: Glifer, Alfred
(Hg.), John Henry Newman. Vortragsreihe der Katholischen Universitit Eichstitt. Eichstite —
Wien 1991 (Extemporalia, Bd. 10).

6 Ich greife in der Struktur der Darstellung zuriick auf meine Ausfithrungen in: Siebenrock,
Roman A., Wahrheit, Gewissen und Geschichte. Eine systematisch-theologische Rekonstruk-

I



es ausdriickt, »reales«, d.h. existentiell ratifiziertes Denken eigen ist.
Christlich Glauben analysiert er als »reale Zustimmungg, als personliches
Leben in der Gegenwart des lebendigen Gottes, als Leben in der Gegen-
wart Jesu Christi und deshalb als reale Bezichung zwischen Personen. Sein
Kardinalsmotto lautet: »cor ad cor loquitur / Herz spricht zum Herzenc.
Glauben und das dieser Lebenshaltung entsprechende Denken sind Her-
zensangelegenheiten. Glauben und Biographie geh6ren auch deshalb zu-
sammen, weil die grundlegende Auflerungsform des Glaubens das gelebte
Zeugnis ist (Textsammlung: Teil 1, 2, 3 und vor allem Teil 6). Es ist daher
unabdingbar, Newmans Personlichkeit, sein Leben in den Kontexten sei-
ner Zeit, in den »Zeichen seiner Zeit« wahrzunehmen und sein Werk ge-
schichtlich, politisch und sozial zu verankern (siche Biemer/Holmes, Ein-
fuhrung in Newmans Leben und Gedankenwelt, 19—61). Er spricht uns
noch heute an, weil er zutiefst in und aus seiner Zeit lebte und glaubte,
d.h. er hat unter den Bedingungen des viktorianischen Zeitalters das
Evangelium gehort und die Traditionen der Kirchen aufgearbeitet. Und
dieses England des 19. Jahrhunderts war das Land der ersten Industriali-
sierung, der werdenden demokratischen Umstrukturierung der Gesell-
schaft, die Gesellschaft einer pragmatischen, an der Philosophie des
schottischen Utilitarismus orientierten Bildung; — aber es war auch das
Land jener bis heute wirksamen christlichen Erneuerungen, die wir etwas
pauschal als »evangelikal« bezeichnen. Dieser Aufbruch war geprigt von
einem Hoéren auf die Stimme Gottes und des Evangeliums, das in eine
ernst- und gewissenhafte Lebensweise rief.

In Newmans Jahrhundert entwickelte sich die »protestantische englische
Nation« zu einer liberalen Gesellschaft, die daher sich nicht nur von der
Struktur der Staatskirche 13ste, sondern auch den Katholiken erstmals seit
der Reformation als Biirgerinnen und Biirger rechtlich anzuerkennen ver-
mochte. Auf der anderen Seite aber wird jeder Wahrheitsanspruch der
Religion verdichtig. Beide Aspekte dieser Entwicklung hat Newman in
seiner Rede vor der Ernennung zum Kardinal analysiert und sich selbst
und seine Anstrengungen in diesem Ringen verankert (Textsammlung:
Teil 1, II, 3). Im hohen Alter war Newman zudem immer mehr davon
tiberzeugt, dass in der Zukunft der Unglaube eine primire Plausibilitit
gegeniiber dem Glauben gewinnen wird. Nach Newman konnte es sogar
geschehen, dass die Menschen nicht mehr verstehen, was das Wort »Gott«
bedeute. Deshalb kénnte die Kirche zum ersten Mal in ihrer Verkiindi-

tion des Wirkens John Henry Kardinal Newmans. Sigmaringendorf 1996 (Internationale Car-
dinal-Newman-Studien, 15). Die Newman-Rezeption im deutschen Sprachraum bis ca. 1990
habe ich in dieser Arbeit im ersten Kapitel aufgearbeitet (ebd., 19-124).

v



gung einer wirklich religionslosen Gesellschaft gegeniibertreten. Gerade
in diesem Zusammenhang (Textsammlung: Teil 7) rit er zu zwei Grund-
haltungen: Harren auf Christus und die Suche nach der Wahrheit in der
Gestimmtheit des Betens. Er entdramatisiert sogar diese Situation, weil er
das Christentum immer und von Anfang an inmitten von Kimpfen, Aus-
einandersetzungen und im Sterben sah. Newman war davon tiberzeugt,
dass jene Mittel und Vorgehensweisen von Kirche und Theologie, die die
Bedeutung der Person in ihrer Unmittelbarkeit vor Gott nicht in den
Mittelpunkt ihrer Bemithungen stellen, nicht zukunftsfihig sein kénnen
(Textsammlung: Teil 6, I). Weil ihm unter den Bedingungen der ro-
misch-katholischen Kirche seiner Zeit eine freie Wirksamkeit durch aller-
lei Verbote versagt blieb, hoffte er darauf, dass andere auf seinem Funda-
ment spiter seine Optionen weiterentwickeln werden. Nur unter diesen
Rahmenbedingungen ldsst sich meiner Ansicht nach das Bemiihen der
»Newman-Schule« wiirdigen. Innerhalb dieser internationalen Bewegung
mochte ich, um die vorliegende Textsammlung zu wiirdigen und zu er-
schlieffen, auf die Entwicklungen der deutschsprachigen Diskussion in
den letzten Jahrzehnten in aller Kiirze verweisen. So kénnen die LeserIn-
nen vielleicht das eine oder andere Thema vertiefen.

Die deutschsprachige Newmanforschung hat sich seit Heinrich Fries
(1911-1998), dem Lehrer von Giinter Biemer, mit der biographisch-ge-
schichtlichen und personalen Gestalt des Glaubens intensiv auseinander-
gesetzt.” In Begleitung von Giinter Biemer erschloss Lothar Kuld das Ver-
hiltnis von Glaube und Biographie als Lernprozess und entwickelte in

7 Im deutschen Sprachraum bildet die umfangreiche Biographie von Giinter Biemer bis heute
die mafigebliche Referenz: Biemer, Giinter, Die Wahrheit wird stirker sein. Das Leben und
Werk Kardinal Newmans. 3. Auflage. Frankfurt am Main u.a. 2009 (Internationale Cardinal
Newman Studien, 17). Sie steht der englischen Standardbiographie, die ebenfalls eine Werkein-
fithrung bietet, in nichts nach: Ker, Ian T., John Henry Newman. A biography. Reissued. Ox-
ford 2010. Als erste Einfithrung zu Leben und Gestalt sei auf die offizielle Biographie zur Selig-
sprechung 2010 verwiesen, die reich illustriert einen lebendigen Eindruck von Person und
Leben gibt: Beaumont, Keith, Blessed John Henry Newman. Theologian and spiritual guide
for our time. San Francisco CA 2010. Eine kleine Biographie des langjihrigen Postulators des
Seligsprechungsprozesses ist auf Deutsch erschienen: Blehl, Vincent Ferrer, John Henry New-
man. Eine Kurzbiographie. 2. Auflage. Leutesdorf 1998. Eine biographische orientierte Inter-
pretation auch bei: Miiller, Gerhard Ludwig, John Henry Newman begegnen. 2. Auflage. Augs-
burg 2003. Die wichtige Biographie des fritheren Leiters des Oratoriums in Birmingham soll
2019 neu aufgelegt werden: Dessain, Charles Stephen, John Henry Newman. Wegbereiter der
Erneuerung der Kirche (frither: Freiburg 1980; Leipzig 1981). Unter Mitarbeit von Werner Be-
cker und Hans Joachim Meyer. Illertissen 2019. Eine tiefe Inspiration ging in den letzten Jahren
fiir die deutschsprachige Newmanforschung von Keith Beaumont aus, einem Priester des Ora-
toriums von Paris, aus. Seine Interpretation des spirituellen Weges Newmans ist leider nur in
franzésischer Sprache erhiltlich: Beaumont, Keith, Dieu intérieur. La théologie spirituelle de
John Henry Newman. Paris 2014 (Etudes newmaniennes). Jiingst hat er eine Auswahl der
schonsten Predigten vorgelegt: Newman, John Henry, Etre Chrétien. Les plus beaux sermons.

\Y%



Auseinandersetzung mit den aktuellen entwicklungspsychologischen An-
sitzen eine Lerntheorie des Glaubens.® Bernd Trocholepczy entfaltete die
Bedeutung des Schliisselbegriffs »Realisation« bei Newman auf eine wis-
senschaftstheoretische Grundlegung der praktischen Theologie hin.? In
dieser biographischen Aufmerksamkeit riickt im deutschen Sprachraum
die Bedeutung seiner katholischen Lebensform immer stirker ins Be-
wusstsein: Newman war im Auftrag von Papst Pius IX. Griinder des eng-
lischen Oratoriums.™

Besondere Aufmerksamkeit galt immer der Diskussion um die Analyse
des Glaubensaktes bei Newman. Wilhelm Tolksdorf" diskutiert New-
mans Ansitze im Kontext der aktuellen Diskussion, wihrend Stefan Hof-
mann dem Verhiltnis von Glaubenserfahrung und Theologie eine umfas-
sende Studie gewidmet hat.” Dass nur von der personalen Erfahrung her
die Mitte des christlichen Zeugnisses, die Offenbarung Gottes in Jesus
Christus her erschlossen werden kann, hat Jutta Graf eindriicklich nach-
gewiesen.” Der Auseinandersetzung zwischen Glaube und Vernunft, die
Newman im englischen Kontext eines John Locke und David Hume ein
Leben lang beschiftigte, ist im Kontext der neueren analytischen Religi-
onsphilosophie und den Beitrigen von Friedo Ricken Andreas Koritens-

Unter Mitarbeit von Présentés par Keith Beaumont (Prétre de hOratoire). En collaboration
avec Pierre Gauthier. Paris 2017. Das umfangreiche Werk Newmans ist digital im Internet zu-
ginglich: http://www.newmanreader.org/.

Kuld, Lothar: Lerntheorie des Glaubens. Religidses Lehren und Lernen nach J. H. Newmans

Phinomenologie des Glaubensakts. Sigmaringendorf 1989 (Internationale Cardinal-New-

man-Studien, 13). In einer weiteren Arbeit vertiefte er die Thematik: Glaube in Lebensgeschich-

ten. Ein Beitrag zur theologischen Autobiographieforschung. Stuttgart u.a. 1997.

Realizing. Newmans inkarnatorisches Prinzip als Beitrag zum Theorie-Praxis-Verstindnis der

Praktischen Theologie. In: Giinter Biemer und Bernd Trocholepezy (Hg.): Realisation — Ver-

wirklichung und Wirkungsgeschichte. Studien zur Grundlegung der Praktischen Theologie

nach John Henry Newman. Mit einem Beitrag zu seinem Einfluss auf Sophie Scholl und die

»Weifle Rose« sowie theologischen Beitrigen zur politischen und pidagogischen Praxis. Frank-

furt am Main u.a. 2010 (Internationale Cardinal-Newman-Studien, XX), 77—239.

10 Siche: Wodrazka, Paul Bernhard (Hg.), John Henry Newman. Oratorianer und Kardinal. Ein
grof8er Lehrer der Kirche — mit ausgewihlten Quellen oratorianischen Lebens. Bonn 2009.
Ebenso die populire Darstellung: Wodrazka, Paul Bernhard, John Henry Newman. Ein neuer
Seliger und grof8er Oratorianer (Kapitel IV: Ulrike Wick-Alda). Augsburg 2010.

1 Tolksdorf, Wilhelm, Analysis fidei. John Henry Newmans Beitrag zur Entdeckung des Subjektes
beim Glaubensakt im theologiegeschichtlichen Kontext. Frankfurt am Main 2000 (Internatio-
nale Cardinal-Newman-Studien, 18).

12 Religiose Erfahrung — Glaubenserfahrung — Theologie. Eine Studie zu einigen zentralen Aspek-
ten im Denken John Henry Newmans. Frankfurt am Main u.a. 2011. (Internationale Cardi-
nal-Newman-Studien, 21).

13 Graf, Jutta, Von Schatten und Bildern zur Wahrheit. Die Erschlieung der »Offenbarung« bei
John Henry Newman. Frankfurt am Main 2009 (Linzer philosophisch-theologische Beitrige,
18).

14 Ricken, Friedo, Religionsphilosophie. Stuttgart 2003 (Grundkurs Philosophie, 17). 129-160.

=

o

VI



ky” nachgegangen. Mit all diesen Studien ist das Feld der religiosen
Erkenntnis nach Newman umfassend aufgearbeitet worden. Als ent-
scheidendes Ergebnis kann dabei einerseits festgehalten werden, dass in
der religidsen, wie in allen weltanschaulichen Erkenntnissen, die lebens-
tragend sind, der personale und damit individuell-biographische Aspekt
nicht nur nicht eliminiert werden kann, sondern dieser personale Aspekt
fur alle menschliche Erkenntnis grundlegend ist.® Auf der anderen Seite
aber ist der eigentiimlichen Spannung Rechnung zu tragen, dass auf der
Ebene der Argumentation immer nur Wahrscheinlichkeit erreicht werden
kann, auf der Ebene der personalen Zustimmung aber die unbedingte
Gewissheit der Person den Glaubenden eigen ist. In dieser Spannungsli-
nie ist der Entwurf einer Zustimmungslehre angesiedelt (Textsammlung:
Teil 3), die der Person und ihrer Gewissenhaftigkeit eine durch nichts zu
ersetzende Bedeutung einrdumt. Wie sehr in diesen personlichen Zugin-
gen die Suche nach dem geschichtlich vorgegebenen Christentum wirk-
sam wird, hat Georg Miiller herausgearbeitet. Dabei wird das Vorgegebe-
ne immer auch wieder neu entdeckt und unter den Bedingungen der
geschichtlichen Situation erschlossen.”

Ein Schwerpunkt der Forschung lag immer auf der Auseinandersetzung
Newmans mit dem Ersten Vatikanischen Konzil und seiner Erklirung der
Unfehlbarkeit des Romischen Bischofs, sowie der Rezeption Newmans in
jener Gruppe, die »Modernisten« genannt worden sind. Seine minimalis-
tische Interpretation des Konzils, die er auch gegen den Erzbischof von
Westminster/London seiner Zeit, Henry Edward Kardinal Manning, ver-
teidigte®, darf ebenso in einer Deutung seiner Gestalt nicht fehlen, wie

15 Koritensky, Andreas, John Henry Newmans Theorie der religiésen Erkenntnis. Stuttgart u.a.
2011 (Miinchener philosophische Studien, N.E 31). In jiingster Zeit hat er eine eigenstindige
religionsphilosophische Erkenntnistheorie vorgelegt: Glaube, Vernunft und Charakter. Virtue
Epistemology als religionsphilosophische Erkenntnistheorie. Stuttgart u.a. 2017 (Miinchener
philosophische Studien N.E, 33).

16 Einen bemerkenswerten Vergleich zum Griinder der »Schénstatt-Bewegung« bei: Amberger,
Otto, Modelle subjektiver Glaubenserkenntnis bei John Henry Newman und Joseph Ken-
tenich. Darstellung und vergleichende Diskussion. Vallendar-Schénstatt 1994.

17 Miiller, Georg, Die unsichtbare Welt. Der Anspruch des Christentums im Leben und Denken
von John Henry Newman. Trier 2009 (Trierer theologische Studien, 73).

18 Neben der klassischen Arbeit von Wolfgang Klausnitzer (Pipstliche Unfehlbarkeit bei Newman
und Déllinger. Innsbruck — Wien 1980, Innsbrucker theologische Studien, 6) sei auf die Ver-
gleichsstudie von Adrian Liichinger verwiesen: Liichinger, Adrian, Pipstliche Unfehlbarkeit bei
Henry Edward Manning und John Henry Newman. Freiburg, Schweiz 2010 (Okumenische
Beihefte zur Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, 40). Im Antagonismus dieser
beiden englischen Kardinile sieht der Autor jene Problematik vorgebildet, die als die beiden
Ekklesiologien von Antonio Acerbi in Lumen Gentium diagnostiziert worden sind. Mit Pott-
meyer sicht er eine Losung in der, schon bei Newman zu findenden, konstitutiven Anerken-
nung des Glaubenscharismas der Glaubenden in der Kirche. Dies aber wiirde bedeuten, eine

Vil



sein Eintreten fiir die Entwicklung der Lehre und die Bedeutung des Sub-
jekts und der Erfahrung in der Theologie, wie sie auch von den oftmals
verurteilten Modernisten aufgegriffen worden ist.” In allen diesen theolo-
gischen Spannungen, die immer auch Konflikte in der Kirche und den
Kirchen reprisentieren, fasziniert immer wieder neu seine »Sorgfalt des
Denkens«®, die den berechtigten Anliegen der einzelnen Gruppen ge-
recht zu werden vermag, ohne auf eine profilierte Orientierung zu ver-
zichten. Dass die sogenannten Ultramontanisten meinten, dass durch die
Erklirung der Unfehlbarkeit des Papstes das Dogma iiber die Geschichte
gesiegt hitte, weil dadurch das eschatologisch-endgiiltige Wissen Gottes
durch das Lehramt der Kirche in der Zeit vorgelegt werden kdnnte, wi-
derspricht radikal der grundlegenden Uberzeugung Newmans. Die pil-
gernde Kirche bleibt in der Geschichte auf dem Weg zur Vollendung, in
Schatten und Bildern. Der einzige Ort, in dem sich die Vollendung fiir
den einzelnen zeichenhaft zu ereignen vermag, ist die Unmittelbar zu
Gott im Spruch des Gewissens und, wie Paulus im ersten Korintherbrief
(Kap. 13) schreibt, in Handlungen wirklich selbstloser Licbe.

Im Blick auf die vorliegende Textsammlung muss noch ein Thema hervor-
gehoben werden: Newmans Bemithungen um die angemessene Bildung
im Kontext der sich entwickelnden Wissenschaftsgesellschaft (Textsamm-
lung: Teil 2).* Giinter Biemer hat die Bedeutung der Bildung fuir die reli-

ausschlieflich hierarchologisch orientierte Ekklesiologie in eine wirkliche »Communio-
Ekklesiologie« auch kirchenrechtlich weiter zu entwickeln (ebd., 340-34s).

19 Dieses Thema, das die Newman-Rezeption von Anfang an deshalb begleitete, weil der englische
Kardinal von den Pipsten selbst von diesem Vorwurf in Schutz genommen werden musste, ist
in der Deutschen Newman-Gesellschaft neu aufgearbeitet worden: Jenkins, Philipp (Hg.), John
Henry Newman and Modernism. Sigmaringendorf 1990 (Internationale Cardinal Newman
Studien, XIV). Die dazu gehérende Problematik von Entwicklung und Kontinuitit prigt noch
die Veréffentlichung eciner Akademie-Tagung in Mainz anlisslich der Seligsprechung 2010:
Nichtweif$, Barbara (Hg.), Im Wandel treu. John Henry Kardinal Newman. Unter Mitarbeit
von Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, Karl Lehmann und Marius Reiser. Mainz 2011. Durch die
Bandbreite der Sicht Newmans, die immer an der Weite der Kirchenviter Mafd nimmt, erweist
er sich tatsichlich als »Kirchenlehrer der Moderne« (Arnold, Claus [Hg.], John Henry New-
man. Kirchenlehrer der Moderne. Freiburg im Breisgau 2009). Eine neuere Studie widmet sich
ausdriicklich der Beziehung zu einem Freund von Ignaz Déllinger, Lord Acton: Zoll, Wolfgang,
Die Wahrheit ist die Tochter der Zeit. Zu John Henry Newmans und Lord John Actons Um-
gang mit der Geschichte und zur geschichtsphilosophischen Bedeutung der Newman schen
Erkenntnistheorie. Zugleich ein Beitrag zum Verstindnis von Person und Biographie New-
mans. Frankfurt am Main 2003 (Europiische Hochschulschriften, Reihe 23, Theologie).

20 Unter diesem Titel wurden verschiedenen Beitrige aus der Newman-Gesellschaft verdffent-
licht: Siebenrock, Roman / Tolksdorf, Wilhelm (Hg.), Sorgfalt des Denkens. Wege des Glau-
bens im Spiegel von Bildung und Wissenschaft. Ein Gesprich mit John Henry Newman.
Frankfurt am Main 2006 (Internationale Cardinal-Newman-Studien, 19).

21 Siehe zu Newmans Universititsidee und der Bedeutung der Theologie fiir die Integritit einer
Universitit: Siebenrock, Roman A., Anwiltin der Transzendenz. Theologie innerhalb der Uni-
versitit nach John Henry Newman. In: Alexander Gieflen / Josef Griindel / Melanie Helm /

VIII



giose Entwicklung nachdriicklich hervorgehoben, weil nach Newman
das Christentum eine »learned religion«, eine Religion in und durch ei-
nen Lernprozess, ist.* Eindriicklich hat Biemer zudem bezeugt, wie ihm
selbst Newman ein lebenslanger treuer Begleiter war.

Drei Entwicklungen aus der jiingeren deutschsprachigen Diskussion um
die Bedeutung John Henry Newmans sind es wert noch eigens erwihnt
zu werden. Der evangelische Theologe Johannes Schwanke hat eine ein-
zigartige Studie zur Konversion Newmans aus protestantischer Sicht
vorgelegt.* Auf der einen Seite hebt er hervor, wie Newman auf seiner
Suche nach einem verlisslichem Fundament des Glaubens nach dem
Ende der gesellschaftlichen Einheit von Konfession und Staat die ver-
schiedensten christlichen Traditionen durchzieht und integriert. New-
mans 6kumenische Bedeutung ist durch diese biographisch verankerte
Suche begriindet, wie er sie selbst in seiner bertihmten »Apologia pro
vita sua« (Textsammlung: Teil 1, I) bezeugt. Auf der anderen Seite wirft
Schwanke ein, dass Newman mit seiner Konversion einen Fremdkorper
aus reformatorisch-calvinistischer Tradition in die rodmische Tradition
eingeschleust habe: den »consensus fidelium« und die Lehre vom dreifa-
chen Amt Christi in der Taufe. Dass das Zweite Vatikanische Konzil mit
seiner Aufnahme beider Lehrstiicke nur eine erste Stufe auf dem Weg
zur Integration bedeuten kann, scheint mir sehr bedenkenswert zu sein.
Die heutige Debatte um die notwendige Reform unserer Kirche dreht
sich, wenn auch nicht immer ausdriicklich, genau um die Frage, wie
diese beiden Orientierungen in das Gesamtgefiige der Kirche aufge-
nommen werden konnen. Damit hingt auch die Frage zusammen, wel-
che Bedeutung das Gewissen des einzelnen in der Bezeugung des Glau-
bens gewinnt. Dient es nur zur Umsetzung der Lehre des kirchlichen
Lehramtes in das personliche Leben®, oder kommt ihm auch eine eigen-

Andreas Holscher / Bernd Elmar Koziel (Hg.), Fufinoten zu Prof. Dr. Wolfgang Klausnitzer.
Miinchen 2010, 141-165.

22 Biemer, Giinter, John Henry Newman iiber Katechese in einer pluralistischen Gesellschaft.
In: Giinter Biemer / Bernd Trocholepczy (Hg.), Realisation — Verwirklichung und Wirkungs-
geschichte. Studien zur Grundlegung der Praktischen Theologie nach John Henry Newman.
Mit cinem Beitrag zu seinem Einfluss auf Sophie Scholl und die »Weifie Rose« sowie theolo-
gischen Beitrigen zur politischen und piadagogischen Praxis. Frankfurt am Main u.a. 2010
(Internationale Cardinal-Newman-Studien, XX), 327-340.

23 Leben mit Gedanken John Henry Newmans, ebd., 345-349.

24 John Henry Newmans Konversion. Sein Weg zur katholischen Kirche aus protestantischer
Perspektive. Berlin 2011 (Theologische Bibliothek Tépelmann, 150).

25 In diese Richtung zielt die Newman-Interpretation von Herman Geissler (Gewissen und
Wahrheit bei John Henry Kardinal Newman. 2., tiberarb. Auflage, Frankfurt am Main 1995
(Theologie im Ubergang, 12). Diese Interpretation stiitzt die gingige Interpretation des Lehr-
stiicks von Johannes Paul II. in »Veritatis splendor« (Nr. 54-64). Dass eine alternative Inter-

IX



standige theologische Wiirde zu, die im Krisenfall auch dazu berechtigt,
gegen die aktuelle allgemeine Lehrtradition, wie die Biographie Newmans
vor und nach dem Ersten Vatikanischen Konzil eindrucksvoll zeigt, auch
einen Nicht-Konsens zu begriinden? Newman jedenfalls war tiberzeugt,
dass die Unfehlbarkeit der Kirche in den arianischen Auseinandersetzun-
gen weder beim bischoflichen Amt noch in den Schulen der Theologie,
sondern im gelebten Glauben der einfachen Glaubenden bezeugt war. Es
ist daher nicht seltsam, wenn er eine Art »balance of power« in seinem
letzten ekklesiologischen Beitrag entwickelt (Textsammlung: Teil s, III).
Die grundlegenden Amter (»offices«) der Kirche seien Theologie, bischof-
liches Amt und religioser Sinn. Dass die Kirche in seiner Zeit kein ad-
dquates Bild bietet, liegt nach Newman daran, dass das bischéfliche Amt
die Oberhoheit iiber die anderen Amter zu erringen trachtet. Deshalb
steht dieses Amt in der Gefahr, die Tugend der integrierenden Leitung in
das Laster der Tyrannei zu pervertieren. Der Kirche ginge es dann am
besten, wenn in wechselseitiger Anerkennung kein Amt tiber das andere
die Oberhoheit zu erringen sucht, sondern sie sich wechselseitig in ihrer
Eigenart stiitzten und so die immanenten Laster vermeidet. Denn jedes
Amt habe seine Stirke und sein Laster: die Theologie neigt zum Rationa-
lismus und der religiose Sinn zum Aberglauben.*

Erstmals ist in der Geschichte der deutschsprachigen Newmanforschung
hat Jakob Knab die inspirierende Kraft Newmans auf den studentischen
Widerstand in Miinchen wihrend des Zweiten Weltkriegs herausgearbei-
tet.”” Die »WeifSe Rose« wurde im Einflussbereich der verbotenen Zeit-
schrift »Hochland« und dessen Herausgebers Carl Muth von Theodor

pretation des Gewissens nach John Henry Newman méglich ist, die mit den Orientierungen
von Papst Franziskus (z.B. »Amoris laetita«) harmoniert, ist vielfiltig dokumentiert in: Biemer,
Giinter (Hg.), Sinnsuche und Lebenswenden. Gewissen als Praxis nach John Henry Newman.
Frankfurt am Main 1998 (Internationale Cardinal-Newman-Studien, 16). Das Ringen um die
rechte Sicht der Bezichung zwischen Gewissen, Wahrheit, Freiheit und Lehramt der Kirche ist
von der Schwiiche geprigt, dass kaum reale Konflikte aufgearbeitet werden. Dann wird mit
Recht von der Gefahr des irrenden Gewissens gesprochen, aber die Méglichkeit und geschicht-
liche Tatsichlichkeit des irrenden Lehramtes nie in Erwigung gezogen. Im Blick auf John Hen-
ry Newman ist deshalb seine Theologie des Gewissens mit seiner lebensgeschichtlichen Praxis in
Bezichung zu setzen, die einerseits schon in seiner anglikanischen Zeit einen selbstverstindli-
chen Gehorsam gegeniiber seinem Bischof kennt, aber andererseits sich seine eigenstindige
Verantwortung, die oftmals in Widerspruch zur gingigen Praxis stand, dadurch nicht abspre-
chen liefS.

26 Siche dazu die Dissertation unter der Leitung von Giinter Biemer: Schuster, Raymund, Das
kirchliche Amt bei John Henry Newman. Eine historisch-systematische Untersuchung der Ge-
nese seines Priesterbildes im Kontext. Frankfurt am Main 1995 (Europiische Hochschulschrif-
ten, 526).

27 Siehe die Sammlung: Bald, Detlef / Knab, Jakob (Hg.), Die Stirkeren im Geiste. Zum christli-
chen Widerstand der WeifSen Rose. Essen 2012.



Haecker, dem bedeutenden Newman-Ubersetzer der 20er Jahre, der in
dieser Zeit Schreib- und Redeverbot hinnehmen musste und 1945 ver-
starb, mit dem Denken Newmans vertraut gemacht. In manchen Texten
dieser Gruppe findet sich ein Echo der Gewissenslehre von John Henry
Newman. Auch klingt deudich in einem Flugblatt die Rede vom Anti-
Christen an.” Sophie Scholl hatte ihrem Verlobten Oberleutnant Hart-
mut Hartnagel beim letzten Treffen zwei Predigtbinde von Newman ge-
schenkt. Mit seiner jlingsten Biographie zu Hans Scholl hat er den
christlichen Hintergrund dieser Gruppe tiberzeugend verdeutlicht.”

Einem vernachlissigten Thema der Newmanforschung hat sich Thomas
Mollenbeck in seiner Habilitationsschrift zugewandt.*® Er untersucht das
bislang noch nicht iibersetzte Werk Newmans zur Rechtfertigungslehre in
der Auseinandersetzung mit Luther und Augustinus. Im Kontext der Be-
griindung der anglikanischen Kirche als »Via media« grenzt sich Newman
einerseits von der Vorstellung ab, dass jemand durch seine eigene Erfah-
rung gerechtfertigt sein kénnte. Die Rechtfertigung ist im Heiligen Geist
durch die Tat Christi vorgegeben. Dieser selbstverstindlichen Annahme
interpretiert Newman vor allem auf die Auferstehung und Himmelfahrt
Christi hin. Dennoch kann die personliche Glaubenserfahrung ein be-
stimmtes Licht auf diese Grundlegung werfen, die fiir den einzelnen von
grofer Bedeutung werden kann. Auch in diesem Themenbereich ist das
Grundanliegen Newmans zu erkennen: den theologischen Liberalismus,
den er als theologischen Subjektivismus interpretiert, bekimpfen, ohne
die Bedeutung der Glaubenserfahrung der Person zu vernachlissigen. In
dhnlicher Weise interpretiert Newman auch das Verhiltnis von Schrift
und persdnlicher Glaubenserfahrung. Es sei darauf zu achten, nicht mit
unseren Perspektiven, die Schrift auszulegen, sondern die Schrift als Fun-
dament des Glaubens und der christlichen Existenz her anzuerkennen.
Dies ist aber nur moglich, wenn maglichst geringe hermeneutische Vor-
aussetzungen an die Schrift herangetragen werden. Dass Newman den
theologischen Individualismus mit Martin Luther in Verbindung bringt,
ist nicht nur der Debatte seiner Zeit geschuldet, sondern basiert auch auf

28 Knab, Jakob, »Wir schweigen nicht, wir sind euer boses Gewissen ...« Die Newman-Rezeption
der »Weiffen Rose« und ihre Wirkungsgeschichte. In: Giinter Biemer / Bernd Trocholepczy
(Hg.), Realisation — Verwirklichung und Wirkungsgeschichte. Studien zur Grundlegung der
Praktischen Theologie nach John Henry Newman. Mit einem Beitrag zu seinem Einfluss auf
Sophie Scholl und die »WeifSe Rose« sowie theologischen Beitrigen zur politischen und pida-
gogischen Praxis. Frankfurt am Main u.a. 2010 (Internationale Cardinal-Newman-Studien,
XX).

29 Khnab, Jakob, Ich schweige nicht. Hans Scholl und die Weifle Rose. Darmstadt 2018.

30 Mbllenbeck, Thomas, Gerechtfertigt durch Erfahrung? John Henry Newmans conversion nar-
ratives und die Rolle von Luther und Augustinus in seiner Rechtfertigungslehre. Paderborn u.a.
2017.

XI



einer enormen Bandbreite moglicher Interpretationen des deutschen Re-
formators.

Mit dieser ersten Orientierung in der Newmandiskussion der letzten Jahre
im deutschen Sprachraum konnen natiirlich nicht alle Aspekte dieser Per-
sonlichkeit angesprochen werden, die schon oft als ein Kirchenvater der
Neuzeit und geheimer Peritus des Zweiten Vatikanischen Konzils bezeich-
net worden ist. Schon in der vorliegenden Textsammlung werden Perlen
und Schitze zu finden sein, die zu Nahrung und Orientierung auf dem
Weg des Glaubens heute werden. Schwierigkeiten sind nach Newman auf
dem Weg des Glaubens normal. Dies beginnt mit der Frage nach Gott.
Diese aber ist real nur mit der eigenen Person zu beantworten. Weil aber
diese Wirklichkeit gesucht werden will, lidt diese Textsammlung zu einer
eigenen Suche ein. Fiir unzihlige Menschen ist auf diesem Weg Newmans
Gedicht »Die Feuersiule« zum Herzensgebet geworden (Textsammlung:
Teil 6, V): »Lead kindly light ...«. Wenn die Texte dieser Sammlung Sie
dazu ermutigen und befihigen, dieses »sanfte Licht« auch in Thnen selbst
zu entdecken und ihm auf Threr Weise zu folgen, dann hat die Erinnerung
an den englischen Theologen und Kardinal ihr einzig berechtigtes Ziel er-
reicht. Denn John Henry Newman war zwar anglikanischer Priester, Mit-
griinder der Erneuerung der Anglikanischen Kirche in der Oxford-Bewe-
gung, Kirchenlehrer der Moderne, Griinder des englischen Oratoriums
und romisch-katholischer Kardinal, das war er auch; doch, wie es auf der
Erinnerungstafel in seiner Kardinalskirche »San Giorgio in Velabro« in
Rom so treffend heifSt: Er war »sed ante omnia christianus / aber vor allem
ein Christ«. Und alle Christglaubigen ergeht der Ruf in die eigene Sen-
dung, in der sich die eigene Form der Heiligkeit ausbildet.”

31 Textsammlung: Teil 6, III. Zur christlichen Heiligkeit nach Newman siehe: Biemer, Giinter /
Fries, Heinrich, Christliche Heiligkeit als Lehre und Praxis nach John Henry Newman. New-
man’s teaching on Christian holiness. Sigmaringendorf 1988 (Internationale Cardinal-New-
man-Studien, 12).

XII



GUNTER BIEMER: 1929-2019
Ein Nachruf

Gabriele Niekamp

Giinter Biemer war kein Freund von Nachrufen. Dennoch stehe ich jetzt
hier und werde versuchen ihn als unseren Lehrer zu wiirdigen, der uns
tiber Jahrzehnte hinweg sein weites und tiefes Wissen mitgeteilt hat; mehr
noch: der sein eigenes Fragen und Weiterfragen, seine Suche nach tragfi-
higen Antworten, sein Verstehen-Wollen dessen, was sich hinter dem Vor-
dergriindigen verbirgt, mit uns geteilt und uns einbezogen hat, kurz: der
sich uns als ein lebenslang Lernender gezeigt hat.

Wenn ich an meine ersten Kontakte mit Giinter Biemer am religionspid-
agogischen Seminar Mitte der 70er Jahre zuriickdenke, dann sche ich ihn
vor mir als den einzigen Professor, der in weiflen Jeans in den Horsaal trat
und im Sommer durchaus im Polohemd seine Vorlesung hielt. Dazu passt
auch, dass er in einer Zeit, als man Professoren fast durchweg als »Herr
Professor« ansprach, fiir viele einfach Herr Biemer war.

Woher kam das?

Ein erstes Antwortelement finde ich in seiner Schulzeit. Er hat mir oft
von seinen prigenden Lehrern an der Albert-Magnus-Schule erzihlt, wo
er 1949 das Abitur ablegte. Nach den Schreckensjahren des Krieges waren
diese Lehrer, allen voran der Rektor Edmund Riess, mit dem er seine
Mitarbeiter spiter in Kontakt brachte, bestrebt, ihren Schiilerinnen und
Schiilern die Welt zu 6ffnen und ihnen nach den Jahren der Diktatur die
Ideen von Freiheit, Menschlichkeit, Schénheit und Demokratie nahezu-
bringen. Thr Unterricht und die Fithrung der Jugendlichen waren von
diesen Ideen bestimmt und sie sahen ihr Ziel darin, dass diese selbstindig
zu denken lernen und zu eigenstindigen Menschen heranreifen, damit es
nie wieder zu einer solchen Katastrophe kommen wiirde. Diesen Lehrern
war Giinter Biemer bis ins hohe Alter dankbar.

Durch sie — ihre Inhalte, aber mehr noch durch ihr konkretes Interesse an
ihren Schiilern — wurde grundgelegt, dass Freiheit und Miindigkeit des
Menschen zu tragenden Siulen seines Umgangs mit den Menschen wur-
den. Die biblische Botschaft vom befreienden Handeln Gottes an den
Menschen, die er als Theologiestudent von Alfons Deissler und Anton

XIII



Vogtle vermittelt bekam, gab dieser Grundausrichtung die theologische
Basis. Bestirkt wurde diese Achtung vor der Freiheit eines jeden Men-
schen durch die Gewissenslehre John Henry Newmans. Die Einsicht
Newmans, dass jeder Mensch einen Kompass in sich trigt, der ihn befé-
higt, selbst zwischen Gut und Bése zu entscheiden und damit Verantwor-
tung fiir sich selbst und fiir andere zu iibernehmen, wurde zu einem be-
stimmenden Merkmal des Menschenbildes Giinter Biemers. Die Achtung
vor der Gewissensfreiheit war fiir ihn auch zentral im Umgang mit Ju-
gendlichen und jungen Erwachsenen. Das schlug sich in der Art und
Weise nieder, wie er ihnen begegnete, mit ihnen sprach, ihre Meinung
horen wollte und sich intensiv mit ihnen auseinandersetzte.

Auf den Priifstand kam der hohe Stellenwert der Freiheit, als sich in
seiner Tiibinger Zeit die Studentenunruhen Bahn brachen und im Na-
men der Freiheit eine andere Gesellschaft eingefordert wurde. Dass hier
Verinderungen anstanden, deren Ausmaf$ keiner absehen konnte, hat
auch ihn verunsichert, aber er hat in diesem Wunsch nach mehr Freiheit
und einer offeneren Gesellschaft vor allem eine Chance geschen. In seiner
Disziplin, der Religionspiddagogik, machte er sich — mit anderen — auf die
Suche nach neuen Konzeptionen von Religionsunterricht und Katechese,
die den Entwicklungen in der Gesellschaft Rechnung tragen sollten. Es
musste darum gehen, den Menschen als Wesen der Freiheit zu begreifen
und ihn zu befihigen, frei Ja zu sagen zu Gott und seinem Heilsangebot
in Jesus Christus und in dieser Freiheit das eigene Leben verantwortungs-
voll zu gestalten.

In dem Bindchen »Zisur«, herausgegeben von der Akademie der Didzese
Rottenburg-Stuttgart, hat er 1997 in seinem Aufsatz »Glauben lernen zwi-
schen zunehmender Theorie und abnehmender Praxis. Vierzig Jahre erleb-
te Religionspidagogik« die gemischte Bilanz dieser Suche aufgezeichnet.
Und dieser Trend ist danach ja ungebrochen weitergegangen. Dennoch hat
er sich — bis zuletzt — fiir meine eigenen Anstrengungen als Religionslehrerin
unermildlich und impulsgebend interessiert, weil er absolut davon
tiberzeugt war, dass jeder Mensch eine religiose Begabung in sich hat und
auch das Recht hat, in einer Welt — scheinbar >ohne Gott«— von dem gran-
diosen (Heils-)Angebot Gottes an uns Menschen zu erfahren!

Ob dieses Angebot Gottes Gehor findet, ob es glaubwiirdig klingt und
vielleicht weiter auf seine Tragfihigkeit gepriift wird, das hingt jedenfalls
auch vom Lehrenden ab. Was in der Jugendarbeit »personales Angebot
genannt wird, das spielt in jeder Form des religionspidagogischen Han-
delns eine bedeutende Rolle, davon war Giinter Biemer tiberzeugt. Also
auch in der wissenschaftlichen Ausbildung zukiinftiger Priester, Pastoral-
referentInnen und LehrerInnen.

XV



So hat Giinter Biemer im universitiren Betrieb immer wieder Formen
und Methoden des Lehrens gewihlt, wo er sich als Person ins Spiel ge-
bracht und zur Verfiigung gestellt hat. Seine Seminare waren nicht denk-
bar ohne das Hiittenwochenende am Anfang des Semesters. In einer be-
sonderen Atmosphire abseits der Stadt wurde in das Thema der
Lehrveranstaltung umfassend eingefiithrt und es wurden die Einzelthe-
men festgelegt und zugeordnet. Fiir Giinter Biemer lag der Sinn dieser
zeit- und kraftaufwindigen Veranstaltung darin, dass so jede/r Teilneh-
merln von Anfang an in die Planung mit eingebunden und fiir den Ertrag
des Semesters mitverantwortlich war! Die Seminarsitzungen dauerten
nicht zwei, sondern drei Stunden, damit genug Zeit war fiir methodische
Vielfalt und eine ausfiihrliche Besprechung der Inhalte und Methoden.
Hier durfte kreativ gearbeitet und experimentiert werden, natiirlich mit
anschliefSender Reflexion! Wer sich auf ein solches Seminar einlief3, lernte
nicht nur viel tiber ein Thema, sondern erfuhr dabei auch viel iiber sich
selbst und gewann wertvolle Einsichten fiir seine Berufswahl!

Zur Belohnung stand am Ende des Semesters meist eine Abschlussfete
mit Essen, Trinken, Musik und Tdnzen. — Dass er als Gymnasiast ein be-
geisterter Tédnzer in den Tanzkursen seiner Mannheimer Pfarrei war, habe
ich erst viel spiter erfahren.

Seinen Doktoranden sind die Doktorandenkolloquien unvergessen, die
zweimal im Semester in St. Peter, seiner fritheren Wirkungsstitte als Do-
zent, stattfanden. Es war fiir die meisten nicht stressfrei, wenn man »dran«
war, aber sowohl die Riickmeldungen zum eigenen Beitrag als auch die
Teilhabe an den Fortschritten der anderen Teilnehmer wirkten ungeheuer
motivierend. Giinter Biemer hat unermiidlich das Werden der Dissertati-
onen und Habilitationen begleitet, hat sich jederzeit zur Verfigung ge-
stellt — und war natiirlich gliicklich, wenn die Arbeit erfolgreich abge-
schlossen wurde.

Seine Hilfskrifte haben erlebt, wie er ihnen Biicher in die Hand driickte,
die zur Ansicht gekommen waren, um bei einer Besprechung dieses Buch
kritisch vorzustellen. Bei der Vorbereitung und Durchfiihrung der zwei
Freiburger Newmankongresse (1978 und 1987) waren Hilfskrifte ebenso
beteiligt wie an dem »Judentumsprojekt«, das von 1977 bis1982 seine gan-
zen Krifte band. Jeweils hat er grofles Vertrauen in seine MitarbeiterIn-
nen gesetzt und diese dadurch zu besonderen Leistungen angespornt. Ich
denke, dass dies die beste Weise der Forderung von Studierenden ist,
wenn sie wissenschaftliche Forschung und wissenschaftlichen Austausch
hautnah miterleben kénnen. Erwihnen mochte ich auch, wie er fiir Stu-
dierende da war, wenn sie eine Krise erlebten. Oft hat er zur Feder gegrif-
fen und in einem Brief sein Mitfithlen ausgedriickt, aber auch vorsichtig

XV



den grofleren Horizont, Gott als das »Geheimnis unseres Lebens« in diese
Krise hinein zur Sprache gebracht. — Er selbst hat diesem »Geheimnis
seines Lebens« auch in zahlreichen Gedichten nachgesonnen. Einige sind
in den »Anstiftungen« und den Folgebindchen nachlesbar. Hier trug der
Deutschunterricht seiner Gymnasialzeit Friichte, wo er u.a. Holder-
lin-Gedichte nicht nur kennenlernte, sondern auch auswendig lernte.
Aber nicht nur der Schénheit der Poesie war er zugetan, sondern auch der
bildenden Kunst. Sein Schiiler Gerhard Rummel formulierte es so: Bilder
als »Fenster« zu der groferen Wirklichkeit begreifen, an die Sprache nicht
herankommen kann — das verdanke er Giinter Biemer. Neben seinem
Mannheimer Jugendfreund Walter Stallwitz ist hier besonders Roland Pe-
ter Litzenburger zu erwihnen. Den religidsen Gehalt seiner Bilder hat
Giinter Biemer einem breiteren Publikum in Vortrigen und Ausitzen zu
erschlieffen versucht, obwohl — oder gerade weil — er sich dessen bewusst
war, dass die Weite der Bilder nur schwer in Worte gefasst werden kann.
Wenn er in seinem Gedicht »Lebenslauf im Glauben« seinen Glauben
formuliert, »Dass das Leben eine offene Parabel bleibt«, und dann am
Ende diese Formulierung nochmals aufgreift und weiterfihre, »Bis der
Himmel sie rundet — Und schliefit« —, dann hat er selber am besten in
Worte gefasst, was auch sein Selbstverstindnis als Lehrer ausmachte. Er
begriff jedes Leben als eine offene Parabel mit dem Recht auf den je eige-
nen Lebensweg — und von da aus definierte er seine Aufgabe als Lehrer
der Theologie und Begleiter der Lernprozesse — getragen von der Hoff-
nung, dass der Himmel selber die offene Parabel am Ende rundet.

Bei seiner letzten Reise zu den Wirkungsstitten John Henry Newmans im
Jahre 2014 sagte Giinter Biemer in Littlemore, wo Newman 1845 Katholik
wurde, fast auf den Tag genau 150 Jahre nach der Veréffentlichung der
»Apologia Pro Vita Sua« in seiner Predigt, dass wir in dem Seligen John
Henry Newman »einem Menschen begegnen, in dessen Gesicht — oder
Herz — oder seinem Aufleren und seinem Inneren, seinem Lebenslauf und
seinem Sterben und Auferstehen — Gott sichtbar wird in unverhoffter
Weise.« — Glinter Biemer wiirde sicher nicht wollen, dass man das genauso
von ihm sagt. Aber dass sein Leben tief durchdrungen war von der
Menschenfreundlichkeit Gottes und dass diese an seinem Reden und Tun
ablesbar wurde, das wage ich uneingeschrinkt zu sagen.

Dafiir danke ich ihm und nehme es als Verpflichtung, meinerseits Spuren
dieser Menschenfreundlichkeit Gottes in meiner kleinen Welt zu erspii-
ren und sie — mit meinen eigenen Moglichkeiten — fiir andere aufscheinen
zu lassen.

XVI












