


EUGEN DREWERMANN

Wovon  
die Menschen leben

Wege zum Galater-Brief des Paulus

Patmos Verlag



Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenüber unserer 
Umwelt bewusst. Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben 
den Einklang von wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und 

Erhaltung unserer natürlichen Lebensgrundlagen an. Näheres zur 
Nachhaltigkeitsstrategie der Verlagsgruppe Patmos auf unserer Website 

www.verlagsgruppe-patmos.de/nachhaltig-gut-leben
Übereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicher-

heit (GPSR) stellen wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards 
erfüllen. Näheres dazu auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/
produktsicherheit. Bei Fragen zur Produktsicherheit wenden Sie sich bitte 

an produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind 

im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Alle Rechte vorbehalten
© 2026 Patmos Verlag

Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG
Senefelderstr. 12, 73760 Ostfildern

www.patmos.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Umschlagabbildung: Pablo Picasso (1881–1973), Frau mit einer Krähe 

(1904). Pastell und Gouache auf Papier, 60,5 × 45,4 cm, Privatsammlung 
© Succession Picasso / VG Bild-Kunst, Bonn 2025. Foto Credit: © Succes-

sion Picasso/DACS, London 2025 / Bridgeman Images
Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern

Druck: Pustet, Regensburg
Hergestellt in Deutschland
ISBN 978-3-8436-1638-6

http://dnb.d-nb.de


»Der Mensch lebt nicht vom Brot allein,
sondern von einem jeden Wort,
das aus meinem Munde kommt.«
Matthäus 4,4

»Nicht durch Militär und Macht,
sondern durch meinen Geist.«
Sacharja 4,6

Jesus zu Maria Magdalena:
»Wie schuf der Ewige den Menschen? Er ließ das Bild vom 
Menschen, das er in sich trug, aus sich heraustreten und Er-
denwirklichkeit werden. So wurde der Mensch, und so wird 
jeder Mensch … göttlicher Geist in irdischer Form, in jedem 
lebt der Ewige … wie kannst du den Ewigen töten wollen? … 
In der Tat: nicht die Gesetze vermögen das Zusammenleben 
der Menschen zu regeln. Nicht Furcht vor Strafe hält ab vom 
Töten des Lebens und der Seele. Nur die Erkenntnis vom 
Einssein alles Lebendigen schafft das Friedensreich. Sag es 
den anderen! Sag es allen! … Dies ist mein Auftrag an dich: 
Lehre die Einheit alles Lebendigen, lehre die Liebe.«
Luise Rinser: Mirjam, S. 215
© S. Fischer Verlag GmbH, Frankfurt a. M. 1983





7

Inhalt

Einladung und Einleitung – Warum? Und wie? . . . . . . . . . .          	 11

I.  
Wer bin ich? – Gottunmittelbarkeit und Unbedingtheit oder: 
Der Ursprung eines wahren Daseinsverständnisses  . . . . . . .      	 31

A) Vom Personalausweis zur Personalität . . . . . . . . . . . .            	 31
B) Von Beruf zu Berufung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 47
C) Vom Einzelnen zum Propheten  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 64
D) Von einem zu vielen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 81

II.  
Was sage ich? – Gottvertrauen und Selbstvertrauen oder: 
Die heilende Wahrheit der Botschaft Jesu  . . . . . . . . . . . . . .              	 99

A) Die Krankheit zum Tode als Verzweiflung . . . . . . . . .         	 102
B) Formen der Daseinserkrankung . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 114

1) Die Verzweiflung der Endlichkeit: Die Schizoidie   	 115
2) Die Verzweiflung der Unendlichkeit: 

Die Depression  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 118
3) Die Verzweiflung der Notwendigkeit: 

Die Zwangsneurose . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 121
4) Die Verzweiflung der Möglichkeit: Die Hysterie  . .  	 124

C) Von »Seele« und »Geist« – psychē und pneũma 
bei Paulus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 128

D) Vom Einsamen zum Gemeinsamen  . . . . . . . . . . . . . .              	 148

III.  
Wie lebe ich? – Vom Unheil des Gesetzes und von der 
Heilung aus dem Geist der Gnade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 167

A) »Nicht so die Frevler« (Ps 1,4) oder: Der katastrophale 
Schaden einer bipolaren Ethik . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 169



8

B) »und vergib uns unsere Schuld« (Mt 6,12) oder: 
Vom Atem des Föhnwinds über der Eiswand . . . . . . .       	 187

C) »Die Frucht des Geistes ist Liebe« (Gal 5,22) oder: 
Helfen und Heilen statt Verurteilen und Strafen  . . . .    	 204

D) »Zur Freiheit hat uns Christus befreit« (Gal 5,1) oder: 
Von Kirche und Gesellschaft, von Religion 
und Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	 222

IV.  
Was darf ich hoffen? – Die Auferstehung von den Toten 
oder: Ein Leben jenseits irdischer Begrenzungen . . . . . . . . .         	 241

A) Von der Verlorenheit im Endlichen oder: Warnung 
vor einer Weltsicht nur »dem Fleische nach« . . . . . . .       	 247

B) Tröstungen von nur begrenzter Gültigkeit oder: 
Der Glaube an Unsterblichkeit in Gestalt des Wider-
spruchs zum Höllendogma und im Bild des 
Schutzengels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 266

C) Leben in Hoffnung auf Auferstehung oder: 
Das Geschenk Jesu – ein Leben in Wahrhaftigkeit 
und Angstfreiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 286
1) Der Erste der Entschlafenen . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 289
2) Der Glaube der Pharisäer an die Gerechtigkeit des 

Himmels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 294
3) Jesu Erlösung aus der Verzweiflung einer rein dies

seitigen Weltsicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 296
a) Die Predigt in Nazareth . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 297
b) Heilungswunder als Tabubrüche in Gott

vertrauen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 301
c) Versöhnt mit Gott – das Gegenstück zu einem 

Militärmessias  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 303 
d) Dürers »Apokalypse« – ein Bild der Wirk-

lichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 307
D) Die Ewigkeit im Augenblick oder: Hineinzureifen in 

Versöhnung und Vergebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 318
1) Die Überwindung von Dürers Apokalypse durch 

die Perspektive der Unendlichkeit  . . . . . . . . . . . . .             	 319



9

2) Vom Frieden, den die Welt nicht geben kann . . . . .    	 324
3) Versöhnung als ein Reifen in Verstehen oder: 

Die realisierte Eschatologie . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 327
4) Statt Hölle und Fegefeuer ein Überlieben alles 

Trennenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 329

V.  
Versuch einer Textwiedergabe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 343

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 355
Register der Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 369
Register der Personen aus Mythos und Geschichte  . . . . . . .       	 372
Bibelstellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 374
Bildnachweis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 379
Zum Autor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 381





11

Einladung und Einleitung – Warum? 
Und wie?

Wieso soll jemand heute ausgerechnet noch den Galater-Brief 
lesen? Weil Paulus ihn geschrieben hat und weil er uns im Neuen 
Testament erhalten ist? Dann müsste der Betreffende bereits eine 
besondere Beziehung zur Bibel unterhalten; er sähe in ihr das 
Wort Gottes. Ein solcher aber brauchte keine weitere Begrün-
dung zur Lektüre bestimmter Passagen der Heiligen Schrift. 
Leute seiner Art freilich wirken heutigentags beinahe wie ausge-
storben. Das Interesse eines Lesers an dem Mahnschreiben des 
Apostels Paulus muß man also allererst erwecken; aber wie? Was 
hätte wohl ein Brief, geschrieben in der Zeit des Aufenthaltes 
Pauli in Ephesus (Apg 19) zwischen 52–55, gerichtet an (kelten-
stämmige) Gemeinden, die er selber in der Zeit von 49–50 in der 
hellenisierten Landschaft Galatien im Nordosten der heutigen 
Türkei, nördlich von Lykaonien (mit dem heutigen Konya) und 
westlich von Kappadokien, mithin in der Mitte Kleinasiens (mit 
ihren Hauptstädten Pessinus, Ancyra und Tavium) gegründet 
hat1, uns Heutigen zu sagen? – Wir sind keine Galater, und wir 

1  Hans Volkmann: Galatia, in: Konrat Ziegler u. Walther Sontheimer (Hg.): 
Der Kleine Pauly, II, 666–670, versteht unter Galatien den nach 278 v. Chr. 
unter Nikomedes, dem König von Bithynien, von keltischen Volksstämmen, 
den Galatern, besetzten Teil der phrygischen Hochebene in der Mitte Klein
asiens. »Über der Mischbevölkerung mit überwiegend phrygischem Einschlag 
bildeten die kinderreichen, kriegerischen … Galater … eine Herrenschicht, die 
trotz starker Hellenisierung und folgender Romanisierung an keltischen 
Rechtsbräuchen wie der patria potestas und ihrer dem Dialekt der Treverer 
verwandten Sprache festhielt.« (666) »Galatien stellte Rom stets gute Truppen 
und aus dem romanisierten Adel Führungskräfte.« (670) Martin Dibelius – 
Werner G. Kümmel: Paulus, S. 17, verweisen auf die »Kultur des Hellenis-
mus«, geprägt »durch Universalismus und Synkretismus … und Verbindung 
mit Fremdem, vor allem Orientalischem«. Heinrich Schlier: Der Brief an 
die Galater, S. 18, schließt aus Apg 18,23, daß Paulus auf der 3. Missionsreise 



12

haben auch wohl kein Problem mit der Bedeutung der Beschnei-
dung, die für Paulus in der Auseinandersetzung mit gewissen ju-
daistisch gesonnenen Kreisen unter den galatischen Christen eine 
so große Rolle in seinem lehrhaften Rundschreiben2 spielt.

Die Situation ist paradox: Wir können mit Hilfe der historisch-
kritischen Exegese Wort für Wort und Satz für Satz philologisch 
relativ zuverlässig eruieren, was Paulus vor rund 2000 Jahren 
wohl hat sagen wollen, – warum er bestimmte Vokabeln verwen-
det, wie sein Gedankengang verläuft, was es bedeutet, wenn 
nicht wenige seiner Sätze grammatikalisch unvollständig als An-
akoluthe stehen geblieben sind, welch einen Argumentationswert 
seine Auslegung bestimmter Bibelstellen in bezug zu den rabbini-
schen Interpretationsverfahren seiner Tage beanspruchen konnte 
und überhaupt der Sache nach beanspruchen kann, und vor 
allem: welch eine Bedeutung er seiner eigenen Person sowie sei-
nem mit Absolutheitsanspruch vorgetragenen Verständnis der 
Botschaft Jesu als des verheißenen Messias (»Christus«) zumißt. 
Das alles können wir relativ plausibel rekonstruieren, jedoch je 
klarer die historisch bedingten Umrisse und Intentionen des Pau-
lus-Briefes an die Galater vor unseren Augen sichtbar werden, 
desto ferner entrückt erscheinen sie uns. Die gelehrten Abhand-
lungen darüber füllen ganze Universitätsbibliotheken, – sorgsam 
erarbeitet, detailgetreu begründet vorgetragen, einladend zu wei-
teren Forschungen an noch offen gebliebenen Fragestellungen, 
doch eben deshalb zugänglich allein für Studierende, die sich in 
den drei »heiligen« Sprachen: Lateinisch, Griechisch und Hebrä-

unter »einem unvorhergesehenen Umstand« zu der Begründung galatischer 
Gemeinden gekommen ist, die »aus ehemaligen Heiden bestanden« (vgl. 
Gal 4,8). »Die Galater hatten sich dem Evangelium des Apostels bereitwillig 
geöffnet; … hatten sich taufen lassen … und waren also ›paulinische‹ Christen 
geworden. Sie sind es eine Zeitlang geblieben. Aber jetzt sind sie im Begriff, 
sich wieder von dem ihnen gebrachten Evangelium abzuwenden.« Zur Bereit-
willigkeit ihrer Christianisierung vgl. Gal 1,6; 4,6.9.13–14.19; zu ihrer Taufe 
vgl. Gal 3,26–28.
2  Heinrich Schlier: A. a. O., S.  17: »Demnach ist unser Brief aller Wahr-
scheinlichkeit nach an verschiedene, untereinander in Verbindung stehende, 
den gleichen Einflüssen ausgesetzte Christengemeinden in der Landschaft 
Galatien geschrieben.«



13

isch, genügend auskennen, – nichts mithin für glaubensuchende 
Nicht-Altphilologen.

Immerhin darf man erwarten, daß das Gemeinte sich auch 
ohne besondere Sprachvoraussetzungen verständlich sagen ließe; 
ein solcher Vortrag verlöre gewiß an Exaktheit bezüglich seiner 
speziellen Begründungszusammenhänge, doch darauf ließe sich je 
nach Bedarf anhand der vorliegenden Literatur hinlänglich aus-
reichend verweisen, wofern nur das, was Paulus damals als ent-
scheidend für Leben und Tod in unserer Daseinseinstellung 
meinte, sagen zu müssen, gerade uns Heutige in seiner bleibenden 
Aktualität als wesentlich betreffend sich darstellt. Insofern müßte, 
was Paulus den Galatern sagen wollte, uns Heutigen so gesagt 
werden, daß es als zentral entscheidend für unsere eigene Lebens-
führung sich zurückmeldet. Wie verstehen wir uns selber? Was 
sind die uns tragenden Voraussetzungen unserer Entscheidungen 
und Handlungsweisen? Welche Grundhaltungen bestimmen be-
wußt oder unbewußt unser Verhalten? – Ausgehend erst von der 
Antwort auf Fragen dieser Art wird deutlich werden, inwiefern 
Paulus dazu kommt, die Botschaft und Person des Jesus aus Na-
zareth als alles verändernd, mithin als erlösend aus einem Kreis-
lauf unentrinnbaren Unheils zu verstehen und darzustellen. Un-
sere ganz natürliche, ganz normal erscheinende Lebensform 
erweist sich unter den Augen Pauli bei näherem Hinblick als ein 
mörderischer Selbstbetrug, den wir als solchen freilich allererst 
im Gegenüber der Person des Christus zu erkennen vermögen.

Spätestens an dieser Stelle tritt unvermeidlich die Einsicht zu-
tage, daß die Konflikte, die Paulus im Galater-Brief austrägt, un-
verändert unsere eigenen sind und wir sie als solche in uns selber 
durcharbeiten müssen. Was sich damals zutrug, ist nicht ein hi-
storisch Abzuhandelndes, das sich als erledigt ad acta legen ließe, 
es ist vielmehr in seiner typologischen Dimension zu begreifen 
und aufzugreifen, – allen Ausflüchten und Widerständen zum 
Trotz.

Dramatischer kann es nicht kommen: Jesus wurde gekreuzigt 
für das, was er von Gott her zur Erlösung der Welt sagen mochte; 
und so geht es weiter: wer ihn versteht, wird zugleich auch mit 



14

ihm gekreuzigt werden (Gal 4,21), um durch ihn zu einem wah-
ren Leben auferweckt zu werden. Das sakramentale Zeichen 
dafür ist die Geistsendung in der Taufe (1 Kor 12,13; Röm 8,9–
11; Gal 5,25); existentiell aber bedeutet es einen vollkommenen 
Gesinnungswandel, eine Umkehr der Lebenseinstellung im gan-
zen. Kein Wunder daher, daß sich damals wie heute alles dagegen 
wehrt und sich wie gegenüber einer unerträglichen Zumutung zu 
verwahren sucht. Anders ausgedrückt: auf die Botschaft Jesu 
wird erwartungsvoll seine Hoffnung nur setzen, wer an der Welt, 
wie sie ist, zutiefst leidet. Und umgekehrt: Wer als Bürger, Beam-
ter, Parteigenosse, Vereinsmitglied, Religionsangehöriger, Berufs-
kollege, Gesellschaftsvertrauter – als was auch immer, mit sich 
selber und mit der ihn umgebenden sozialen Realität soweit zu-
frieden ist, daß er im Grunde nur deren Beibehaltung und Fort-
setzung wünschen kann, der wird, was Jesus ihm durch den 
Mund seines Apostels vorträgt, als widernatürlich und als skan-
dalös ablehnen, – so kann man seiner Meinung nach nicht wirk-
lich denken, leben und regieren; so etwas muß man als irreal ab-
lehnen, um zurückzuflüchten in die Welt, wie sie vermeintlich 
immer schon gewesen ist. Für Paulus selber ereignete sich die Be-
kehrung zu der Person und Botschaft des Jesus aus Nazareth als 
des Messias Gottes in Form eines Zusammenbruchs (Gal  1,12; 
Apg 9,1–19), und ähnlich wird es wohl den meisten gehen, die in 
einer so tiefen Krise stecken, daß sie die Botschaft Jesu als Befrei-
ung und Ermutigung zu einem Neuanfang erleben.

Gegenwärtig ist es üblich, Grenzsituationen des Daseins in Li-
teratur, Theater und Kino unter Aussparung jeglichen religiösen 
Bezugs zu schildern; mittelbar wirken sie gerade deshalb freilich 
wie ein stummer Hilfeschrei zum Himmel. Insbesondere gilt das 
gerade bei der Darstellung des Themas, das Paulus als Schlüssel 
zum Verständnis des Hauptanliegens der befreienden Botschaft 
Jesu in den Mittelpunkt auch des Galater-Briefes stellt: des Zu-
sammenhangs von Gesetz, Schuld und Vergebung. Die Themen-
stellung selber ist in sich als durchaus säkular begreifbar, es of-
fenbart sich in ihr aber zugleich ein zutiefst tragischer Zug, der 
einzig religiös seine Erklärung und Erlösung finden kann.



15

2015 zum Beispiel drehte die irische Regisseurin Aisling 
Walsh nach dem Theater-Klassiker von J. B. Priestley den Film 
»An Inspector Calls«3. Das englische Verb ist an dieser Stelle 
kaum übersetzbar: erhebt hier ein Polizeiinspektor seine Stimme 
eines bloßen Zwischenrufes wegen; will er in der Rolle des An-
klägers die Fragen stellen, welche die Akteure des Dramas tun-
lichst zu vermeiden suchen, um sich nicht selbst anklagen zu 
müssen; oder artikuliert er die latenten Schuldgefühle, die ihr 
sensibles Gewissen gleichwohl in einem jeden von ihnen unüber-
hörbar erzeugt? Jener Inspektor tut all dies, doch prima vista ist 
sein Rufen störend, denn ausgerechnet während der abendlichen 
Verlobungsfeier der Tochter der reichen und angesehenen Familie 
Birling muß dieser Inspektor Goole den Suizid einer gekündigten 
Arbeiterin in der Fabrik von Mr. Birling kundtun. Wie kam es 
dazu? Erregt verteidigt Mr. Birling seine Unschuld. In seinen 
Augen war die Selbstmörderin eine schwierige, egozentrische, 
rechthaberische Querulantin, die einfach nicht zu leben wußte. 
Statt nach einer früheren Kündigung in einer anderen Firma sich 
damit zufrieden zu geben, daß sie in Mr. Birlings Fabrik eine 
neue Arbeitsstelle gefunden hatte, hielt sie es für nötig, die Mitar-
beiterinnen zum Streik gegen die schon seit zwei Monaten beste-
henden Lohnkürzungen aufzurufen, – als wenn ein Unternehmer 
nicht ständig kalkulieren müßte, wie er die Produktion seiner 
Ware dauerhaft finanzieren kann!

Die Geschichte spielt im Jahre 1912. Ein Streikrecht existiert 
nicht, und Mr. Birling droht mit einer Massenentlassung, im 
Falle es zu einer Arbeitsniederlegung kommen sollte. Mit dieser 
Warnung bricht er die Streikbereitschaft seiner mehr als 100 Ar-
beiterinnen, die er straffrei wieder an ihre Plätze zurückkehren 
läßt, bis auf diese eine, ihre Rädelsführerin, – sie ist entlassen. 
Für diese Frau bedeutet diese Entscheidung das Todesurteil, – sie 
nimmt sich das Leben, weil sie endgültig nicht weiterweiß. Doch 
warum und wieso soll das Mr. Birlings Schuld sein? – Jeder muß 

3  Aisling Walsh: (Regisseurin): An Inspector Calls, Irland 2015; dt. Ein In-
spektor kommt.



16

an sich selber denken und auf seinen Vorteil bedacht sein; des 
weiteren muß er für seine Familie sorgen; – darüber hinaus muß 
er beharrlich sein Ziel verfolgen, – er darf nicht aufgeben, dann 
wird der Erfolg ihm schon hold sein, – so denkt Mr. Birling, und 
so denken sie alle, die er als Bürgermeister des Ortes für sich zu 
gewinnen weiß. – Tatsächlich aber kann er denn auch nicht der 
einzige sein, der ursächlich an dem Suizid jener unglückseligen 
Arbeiterin beteiligt ist. Und wirklich: Die Geschichte hat ihre 
Vorgeschichte.

Weshalb ist sie auf ihrer früheren Stelle gekündigt worden? 
Inspektor Goole ruft Birlings Tochter, die soeben glückstrahlend 
ihre Verlobungsfeier begeht, trotz ihres Widerstrebens schmerz-
haft in Erinnerung, was damals passiert ist: Sie hatte im Beisein 
ihrer Mutter ein neues Kleid anprobieren wollen, doch ihrer 
Mutter hatte es nicht gefallen, – der Verkäuferin stand es offen-
sichtlich viel besser. Diese hohnvolle Feststellung ihrer überdomi-
nanten Mutter hatte in der Tochter nicht nur alte Minderwertig-
keitsgefühle geweckt, sie machte sie auch wütend und abweisend 
auf alles – auf sich selbst, auf ihre Mutter, auf die so vorteilhaft 
aussehende Verkäuferin –, so sehr, daß sie es ablehnte, dieses 
Kleid überhaupt noch zu kaufen, und dem Inhaber der Boutique 
erklärte, sie werde bei ihm nie mehr sich ein Kleid anschauen, 
solange diese Verkäuferin im Laden stehe. Prompt wurde sie dar-
aufhin gekündigt. Jetzt, da es zu spät ist, wird Mrs. Birling klar, 
was sie mit dem Rundumschlag ihres neiderfüllten Jähzorns da-
mals angerichtet hat. So hat sie es nicht gewollt, doch so hat sie 
die niedrige soziale Stellung einer im Grunde völlig Unbekannten 
willkürlich ins Unerträgliche gesteigert. Woher sollte diese jetzt 
Geld bekommen?

Nach einer solchen Entlassung sich woanders neu zu bewerben 
wäre einem Glückspiel mit geringen Gewinnchancen gleichge-
kommen. In einer Kleidung, die ihr weibliches Äußeres betont, 
geht sie des Nachts in eine Bar, um vielleicht eine spendable Be-
ziehung anzubändeln, und wirklich: derselbe Mann, der jetzt ge-
rade dabei ist, sich mit der Tochter der Birlings zu verloben, ent-
deckte sie damals in ihrer Not. Er ist kein schlechter Mensch, er 



17

mochte ihr helfen, und er gewährte ihr in der leerstehenden Woh-
nung eines Freundes Unterkunft. Doch mit der Länge der Zeit 
mischten sich, deutlich spürbar für seine jetzige Verlobte, in das 
anfängliche Mitleid auch andere Gefühle. Es kam zu einem Kon-
takt, der ihm jetzt, am Tag seines Ehegelöbnisses, bitter leid tut. 
Doch damals konnte er die hoffnungsfrohe Zuneigung seiner 
neuen Geliebten noch nicht erwidern, – gegen eine Heirat mit ihr 
sprachen nur allzu deutlich die Standesunterschiede. Er hatte 
keine Wahl: er mußte sie fallen lassen; und wieder hätte sie auf 
der Straße gestanden, wenn sie nicht bei den Birlings in Dienst 
genommen worden wäre; deren Tochter allerdings steht statt 
ihrer weit besser für eine standesgemäße Eheschließung, wie sie 
jetzt angebahnt wird, zur Verfügung. Die Niedriglohn-Politik 
von Herrn Birling nötigt die Zurückgelassene jedoch dazu, er-
neut nach Nebeneinkünften Ausschau zu halten.

In der Bar, die sie aufsucht, wird der junge Birling auf sie auf-
merksam. Von seiner ehrgeizigen und geltungssüchtigen Mutter 
ist er als Junge streng zu einer freudlosen Leistungspflicht und 
schüchternen Triebunterdrückung erzogen worden; jetzt indes-
sen, wo eine vermeintlich so günstige Gelegenheit sich ihm bietet, 
wird er von der Leidenschaft seiner Gefühle fortgerissen, – er 
überwältigt die Schöne als einen bloßen Gegenstand seines unter-
drückten Luststrebens, so daß sie von ihm schwanger wird. 
Nicht zuletzt auch deshalb dringt sie bei seinem Vater auf eine 
Gehaltserhöhung, ohne den wahren Grund ihres Anliegens nen-
nen zu können. – Es ist offensichtlich: Keiner der Anwesenden 
bei der Verlobungsfeier im Hause der allseits angesehenen Bir-
lings kann sich bei dem Calling des Inspektors von seiner Mit-
schuld an dem Suizid jener Unglücklichen freisprechen. In ihrer 
Verzweiflung hat sie eine Flasche Desinfektionsmittel in sich 
hineingeschüttet und ist im Krankenhaus einem langsamen qual-
vollen Tod erlegen.

Diese nüchterne Nachricht des Inspektors wirkt naturgemäß 
wie ein Schock auf einen jeden der Birlings. Sie entlarvt ihr bishe-
riges Leben als einen brutalen Selbstbetrug und offenbart mit 
einem Schlag dessen infame Inhumanität. Nur: wenn sich die 



18

Normalität des bürgerlichen Lebens als derart mörderisch er-
weist, was soll man dann noch tun? Was da geschehen ist, war 
nicht das Ergebnis eines bewußt geplanten Verbrechens; nichts 
hat sich ereignet, das man juristisch als eine Straftat vor Gericht 
zerren könnte. Und doch: einfach dadurch, daß man so war, wie 
man ist, und entsprechend agierte, bewegte man sich mit mecha-
nischer Präzision inmitten eines ineinander greifenden Räder-
werks des Todes auf eine Katastrophe zu. – Vergeblich der Ver-
such, die Person und die Funktion des ungebetenen Inspektors 
Goole in Frage zu stellen und seine Wahrheit der Lüge zu über-
führen, und doch: verständlich! Wirkte er, wie Madame Birling 
bemerkt, nicht von Anfang an als ein unsympathischer, gefühls-
kalter, narzißtischer Wichtigtuer, der es in seiner Eitelkeit liebt, 
das wohlverdiente Glück der angesehenen Säulen der Gesellschaft 
ins Wanken zu bringen? Telefonische Kontakte bei Polizei und 
Krankenhaus scheinen einen Moment lang diese Vermutung 
sogar zu bestätigen und öffnen damit dem Wiedereintritt der 
alten Heiterkeit vor allem bei Herrn und Frau Birling Tür und 
Tor. Doch so fügt man dem unfreiwilligen Mord nur erneut die 
mörderische Verlogenheit des gesamten Lebensaufbaus willent-
lich noch hinzu.

Über dieses düstere Finale läßt Aisling Walshs Film nun end-
gültig einen schwarzen Vorhang fallen. Die Katharsis, die reini-
gende Klärung beim Zuschauer einer derartigen Tragödie, kann 
sich nicht auf der Bühne oder auf der Leinwand zeigen, sie kann 
nur erfolgen im Herzen des jeweiligen Betrachters, wenn er be-
greift, daß er in dem Gesehenen sich selber angeschaut hat. Ein 
solcher Schrecken der Schuld lastet schwer: So kann man selbst 
nicht weiterleben! Mit einer solchen Einsicht aber, daß nichts im 
Leben gestimmt hat, scheint in der Totalität und in der Wucht 
dieser Erfahrung zugleich auch jeder Ausweg verschlossen. Was 
war, läßt sich nicht ungeschehen machen; und wo soll ein Neube-
ginn anheben, wenn alles Bisherige verkehrt war?

Mitten in der Gewohnheit und Gewöhnlichkeit des bürgerli-
chen Lebens wirft ein ganz und gar säkularer Film mithin eine 
Frage auf, die nur eine religiöse Antwort zuläßt. Und eben diese 



19

sucht Paulus auf Grund seiner eigenen Erfahrung vor den Toren 
von Damaskus in seinem Brief an die Galater zu geben. Was er da 
sagt, geht einen jeden zu jeder Zeit an, weil er ein Mensch ist. Er 
kann nicht menschlich leben ohne den Gott, den der Messias 
Jesus der Menschheit gebracht hat. Diese Wahrheit haben die Ga-
later durch Paulus kennengelernt, und sie dürfen sie sich nicht 
unter den Einflüsterungen seiner Gegner ausreden lassen, die ein 
Gottesverständnis vertreten, das für Paulus Jesus ans Kreuz ge-
bracht hat; wir Heutige aber müssen diese Überzeugung inmitten 
der zur kulturellen Selbstverständlichkeit geronnenen Glaubens-
losigkeit unserer Lebensform als gültige Wahrheit wiederentdec-
ken. An dieser Stelle Paulus zu verstehen bedeutet daher nicht 
mehr und nicht weniger, als sich selbst zu begreifen, in den Grün-
den der Verlorenheit ebenso wie in den Voraussetzungen der Er-
lösung. – Warum der Galater-Brief einen jeden betrifft? – Weil 
seine Wahrheit in wörtlichem Sinne für einen jeden notwendig 
ist.

Was nämlich hat Paulus selber bei seinem Zusammenbruch vor 
Damaskus erlebt, daß es zu seiner Berufung wurde4? Die Ver-
kehrtheit seiner Lebensweise bildete bei ihm nicht das Ergebnis 
religiöser Gleichgültigkeit, wie zunehmend in dem säkularisierten 
Daseinsverständnis der Neuzeit; sie gründete im Gegenteil in der 
strengen Korrektheit einer akribischen Gesetzesfrömmigkeit im 
Erbe der rabbinischen Tradition der Auslegung des mosaischen 
Gesetzes (der Thora), wie sie sich nach dem babylonischen Exil 
vom 5. Jh. v. Chr. an als verbindlich entwickelt und durchgesetzt 
hatte. Wer, wie er selbst, danach strebte, Gottes Gebot möglichst 
getreu zu erfüllen, dem stand neben der schriftlichen Fixierung 
von 613 Gesetzen insbesondere die mündliche Überlieferung 
ihrer Ausdeutung durch pharisäische Gesetzeslehrer zur Verfü-
gung. Um nur ja nichts falsch zu machen, hatte Paulus sich zu 
ihnen nach Jerusalem in die Lehre begeben, – besser als sie 
konnte man nicht Bescheid wissen. Undenkbar war es, daß sie 

4  Vgl. E. Drewermann: Die Apostelgeschichte, 404–459: Die Bekehrung 
Pauli (Apg 9,1–31).



20

sich geirrt hätten, als sie jenen Propheten, Jesus aus Nazareth, 
den manche gar für den Messias (den Christus) hielten, in selte-
ner Übereinstimmung mit der sadduzäischen Priesterschaft als 
Gesetzesbrecher und Antimoses den Römern zum Todesurteil 
übergaben; dieser Mann war ein Gotteslästerer, Aufwiegler und 
Schwarzmagier; er hatte es verdient, durch die Hand der Römer 
als ein abschreckendes Beispiel am Kreuz zu Tode gequält zu wer-
den.

Gleichwohl hatte die Jesus-Bewegung nicht zuletzt im Kreise 
hellenistischer Juden Fuß gefaßt. Wie man in ihren Reihen 
dachte, konnte Paulus aus erster Quelle erfahren, als er in Jerusa-
lem Gelegenheit fand, die Rede des Diakons Stephanus mitanzu-
hören (Apg 7,1–53). Dieser Häretiker erlaubte sich als Jesus-Jün-
ger, Israels Frömmigkeit als einen heuchlerischen Verrat des 
eigentlichen Gotteswillens hinzustellen; mit diesen Ansichten 
provozierte er die tödliche Empörung seiner Zuhörer: gemäß dem 
Gebot Gottes (Lev 24,16) steinigte man ihn; Paulus aber hatte, 
als es geschah, dabeigestanden und ihr Gebaren aus Überzeu-
gung vollkommen gebilligt und aktiv unterstützt (Apg  7,54 – 
8,1). Ja, er erblickte in dieser Art des Vorgehens genau die rechte 
Art, der Zersetzung des Gesetzesgehorsams in der Nachfolge 
jenes Jesus aus Nazareth entschieden entgegenzutreten. So viel an 
ihm lag, hatte Paulus sich vorgesetzt, die Abtrünnigen in Prä-
skriptionslisten zu erfassen und dem Synhedrium zur Verurtei-
lung anzuzeigen (Apg  9,1–2)5: entweder Rückkehr zur rechten 
religiösen Einstellung oder gerichtlicher Ausschluß aus der Syn-
agoge nebst nachfolgendem Antrag auf strafrechtliche Beurtei-
lung des Abfalls von der Tradition der Väter, inklusive den Folgen 
für alle Familienangehörigen. Für Paulus schien diese Härte sei-
nes Standpunktes unhinterfragbar richtig, entsprach sie doch 
exakt dem Wortlaut des Gesetzes: Häretiker sind hinzurichten 
(Dt 13,7–12). Was aber geschieht vor diesem Hintergrund bei 

5  A. a. O., S.  414–424: Die Psychogenese der Epilepsie oder: Die Wahrheit 
einer Krankheit; S. 425–436: Vom »Licht des Dasein-Dürfens oder: Die Ent-
deckung der Liebe«.



21

dem alles umstürzenden Zusammenbruch Pauli vor Damaskus 
(Apg 9,3–9)?

Nicht sowohl seine bürgerlich-gesellschaftliche Existenz als 
vielmehr seine gesamte geistige Welt, von der er doch vermeinte, 
sie sei als absolute Wahrheit in Gott selbst begründet, fällt unver-
sehens in sich selbst zusammen. Wie kann das sein? – Da wähnt 
jemand, im Namen Gottes ganz und gar korrekt zu handeln, 
wenn er in Denken und in Handeln dem Wortlaut der Thora ent-
spricht, und plötzlich fällt es wie Schuppen ihm von seinen 
Augen: in seiner Treue zum Gesetz ist er bereit und willens ge-
worden, Menschen abzuurteilen, sie anzuzeigen, auszuliefern und 
dem Tod zu überliefern! Wenn die Hinrichtung Jesu vom Gesetz 
geboten wurde, dann muß man gerade so auch mit den Jesus-
Jüngern verfahren: wenn sie nicht ihren Irrtum einsehen und zur 
Lehre der Väter zurückkehren, machen sie sich selbst des Todes 
schuldig, und er, Paulus, übernimmt die Aufgabe, dafür zu sor-
gen, daß das Urteil, das sie damit über sich selbst sprechen, auch 
erfüllt wird. Der Grund dafür scheint in seinen Augen evident. 
Hat nicht der Nazarener das Sabbatgebot gebrochen, um einen 
Gelähmten zu heilen (vgl. Mk 3,1–6)6 mit der Begründung, der 
Sabbat sei für den Menschen da und nicht der Mensch für den 
Sabbat (Mk 2,27–28)? Er lud die Steuereintreiber der römischen 
Besatzer des heiligen Landes zu sich an einen Tisch, ohne das 
Reinheitsgebot zu beachten (Mk 2,13–17)7; er ließ von einer Blut-
flüssigen sich berühren (Mk  5,25–34)8; er erklärte in der Syn-
agoge seines Heimatortes sich für berufen, den »Armen« die ret-
tende Botschaft vom Heil zu verkünden und alle (psychisch, so-
zial und auch juridisch) »Gefangenen« in die Freiheit zu führen, 
den »Blinden« die Augen zu öffnen und ein »Gnadenjahr« des 
Herrn anzusagen (Lk 4,18–19; vgl. Jes 61,1–2)9. Zu Recht hatte 

6  E. Drewermann: Das Markus-Evangelium, I 280–294: Mk  3,1–12: Die 
Starrnis des Herzens und die Erlaubnis zum Guten.
7  A. a. O., I 236–247: Mk 2,13–17: »Folge mir nach!«
8  A. a. O., I 366–370: Mk 5,21–34: Die blutflüssige Frau.
9  D. Drewermann: Das Lukas-Evangelium, I 235–255: Lk 4,14–30: Die Pre-
digt in Nazareth oder: Die Menge und der Einzelne.



22

man ihn wegen dieser Ankündigung eines messianischen Pro-
gramms der reinen Gnade in den Tod zu treiben versucht 
(Lk  4,28–30), – immerhin hatte er bei seiner Berufung auf die 
Worte des Trito-Jesaja die Ankündigung eines Tages der Vergel-
tung zum Trost aller Trauernden (Jes 61,2) in eigener Vollmacht 
beiseite getan.

Jetzt aber muß Paulus völlig umdenken. Hatte der Mann aus 
Nazareth nicht im Grunde völlig recht, wenn er den Gedanken 
der Strafgerechtigkeit aus dem Gottesbild gänzlich entfernte? Wer 
die Gebote nur einhält aus Angst vor Gottes Zorn, wird stets in 
religiösen Ambivalenzgefühlen gefangen bleiben, und was er als 
das »Gute« bezeichnet, geschieht bei ihm, wenn überhaupt, dann 
allenfalls als aufgezwungen von dem Diktat einer fremden Macht. 
Moralität hingegen sollte aus Freiheit und innerer Übereinstim-
mung, aus Autonomie und Authentizität erwachsen10, nicht aus 
Unterlegenheit und Unterwerfung.

»Warum verfolgst du mich?« fragt Christus den Apostel in der 
Erscheinung vor Damaskus (Apg 9,4). »Weil ich mich selbst stets 
unterdrücken mußte, um die Zusage der Rabbinen zu erhalten, 
daß ich mich im Einklang mit dem Herrgott Israels befände«, 
muß Pauli Antwort lauten. »Das auch erklärt die Grausamkeit, 
die mich in deinem Gegenüber jetzt so sehr erschreckt: – ich ging 
mit allen anderen genauso um wie mit mir selbst: ich gab die 
Angst, die man vor Gott mir aufgezwungen hat, als eigenes Urteil 
über das Verhalten anderer eins zu eins weiter. Wie eine unüber-
windbare Barriere stand zwischen mir und allen anderen Men-
schen die Bewertungsmechanik nach ›richtig‹ und ›falsch‹ ent-
sprechend dem Gesetzeswortlaut. Ich sah, was die Hände anderer 
taten, und dann sagte mir ein bestimmter Satz im Gesetz, wie es 
zu betrachten sei. Ich brauchte meine Mitmenschen in ihrem Ver-
halten nicht zu verstehen, – ich mußte nur die jeweilige Bestim-
mung der Thora auf ihr Tun anwenden, dann wußte ich Bescheid. 
Ich fühlte mich verurteilt, wenn ich gegen das Gesetz verstieß, 

10  Vgl. Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: 
Werke VII 77–78.



23

und gerade so verurteilte ich einen jeden für jeden Gesetzesver-
stoß, der ihm unterlief. Mitleid und Menschlichkeit waren in 
diesem Schematismus göttlicher Gerechtigkeit nicht vorgesehen.

Das ist der Grund, warum ich, übereinstimmend auch mit der 
Meinung anderer Gesetzeslehrer, dein ganzes Auftreten als Auf-
stand gegen Gottes Ordnung ansah. Ich fürchtete mich vor der 
Freiheit, die du lebtest; ich haßte deine Liebe zu den Sündern; 
und ich verfluchte dein Bemühen, Menschen, die von Gott nichts 
wissen wollten, damit zurückzuholen, daß du Gott als ›Vater‹ 
aller Menschen schildertest, der niemanden verurteilt, weil er die 
Verzweiflung und Hilflosigkeit versteht, die in dem sogenannten 
›Bösen‹ sich verbirgt.

Ich selber war gewohnt, Menschen in ihrem Tun für ›frei‹ zu 
halten; was immer sie taten, – sie waren in meinen Augen voll 
verantwortlich für ihr Verhalten; schon den Gedanken der grie-
chischen Tragödiendichter, die Menschen unterlägen einem gött-
lichen Schicksal, in das sie umso enger verstrickt würden, je mehr 
sie ihm zu entrinnen trachteten, hielt ich für typisch heidnisch, – 
für die Folge einer abergläubigen Verehrung einander widerspre-
chender Gottheiten und Götzen oder, ganz einfach, für eine 
bloße Ausrede und Entschuldigung. Natürlich, wer den Dionysos 
verehrt, wird seine Trunkenheit und seine weinseligen Orgien 
nicht als obszöne Sittenlosigkeit mit Scham- und Schuldgefühlen 
ausstatten, sondern, schamlos in seiner Lüsternheit, als eine Art 
von Gottesdienst hinstellen. Ich jedoch war dem Gott der Thora 
dankbar, daß er mich Disziplin und Selbstbeherrschung lehrte, 
und ich kam mir ›gut‹ vor, wenn es mir gelang, meiner Triebre-
gungen Herr zu bleiben. Erst jetzt, wo ich vor dir am Boden liege, 
wird mir klar, wie recht du hattest, die Menschen gänzlich an-
ders zu betrachten. Du verurteiltest sie nicht; du sahst sie, gerade 
wenn sie etwas Böses taten, eher als Opfer denn als Täter, und du 
fragtest dich, was in ihnen vor sich ging, wenn sie so handelten, 
wie sie es taten: was wohl hatte man ihnen selber angetan, daß 
sie ihre Verletzungen, Enttäuschungen, Mißhandlungen, Entwür-
digungen und Mißachtungen an andere wie ungefiltert weiterga-
ben? In dieser deiner Sicht hob sich die so beliebte Trennung 



24

zwischen den Guten und den Bösen durch ein erweitertes System 
der Mitschuld und der Mitverantwortung ganz wie von selber 
auf. Menschen, die Menschen leiden machen, sind selber lei-
dende, und du kamst zu ihnen wie ein Arzt zu den Kranken 
(Mk 2,17). Statt Menschen Vorwürfe zu machen, wolltest du sie 
heilen durch eine alles verstehende, alles vergebende Güte, als 
deren Quelle du Gott selbst betrachtetest; und diesen deinen vä-
terlichen Gott, der seine Sonne unterschiedslos, wie du sagtest, 
aufgehen läßt über Gute und Böse und der es regnen läßt über 
Gerechte und Ungerechte (Mt  5,45), wolltest du den Menschen 
allen schenken.

Erst jetzt begreife ich, daß wir allsamt nur leben aus der unver-
dienten, unbedingten Güte Gottes. Dich selber haben wir getötet 
für die Form, in der du uns zu leben lehrtest. Jetzt kommt es mir 
so vor, wie wenn ich mit dir selbst gekreuzigt worden wäre: die 
Welt, in der ich all die Zeit gelebt habe, will sagen: habe leben 
müssen, versinkt nunmehr unter den Füßen, als schlösse sich das 
Nichts meines Unlebens um mich herum und wollte mich für 
immer unter sich begraben; jedoch: in diesem Nichts, das sich 
unter mir öffnet, falle ich hinab in die Hand, die du mir entge-
genhalten wolltest, schon als ich dich in aller Heftigkeit zurück-
stieß. Jetzt weiß ich: ohne dich kann ich niemals mehr leben. Du 
gingst in den Tod, weil du nicht glaubtest, daß Gott uns sterbend 
dem gleichgültigen Gang von Natur und Weltgeschichte übergibt; 
er erweckt, nach deiner Überzeugung, uns ganz im Gegenteil zu 
seinem ewigen wahren Dasein. In deiner Auferstehung, die ich 
gerade jetzt in deiner Anrede und Anschauung erfahre, bestätigst 
du dich in deiner Person und in deiner Botschaft vor mir als der 
wahre Messias, der, geboren in Israel, gesandt ist zu allen Men-
schen auf Erden.«

Wie aber nun? Uns selber heute ist wohl keine solche Erschei-
nung des Auferstandenen zuteil geworden wie damals Paulus; 
und doch wird deutlich, daß alles, was sich daraus für ihn erge-
ben hat und was er in dem Brief an die Gemeinden von Galatien 
darlegt, einen jeden von uns unmittelbar angeht. – Warum man 
den Galater-Brief lesen sollte? Die einfache Antwort auf diese 



25

Frage ergibt sich jetzt ganz wie von selbst: weil all die Themen, 
die Paulus auf den wenigen Seiten seiner galatischen Enzyklika 
abhandelt, in historischer Umhüllung genau die Fragen aufgrei-
fen, die wir uns selber stellen müssen, sobald wir über den Sinn 
und den Inhalt unseres Daseins nachzudenken beginnen.

In tabellarischer Gliederung zeichnen sich im Aufbau seines 
Schreibens die folgenden vier Punkte ab, die paradigmatisch eines 
jeden Existenz beschreiben: 

1) Wer bin ich? – »Ein Apostel durch Jesus den Messias und 
durch Gott, den Vater«, lautet die Antwort, mit welcher Paulus 
selbst sich vorstellt (Gal  1,1); was aber heißt das? Wie wird je-
mand zu einem »Sendboten« Christi, – in eigentlichem Sinne also 
zu einem Christen? Immer wieder schildert Paulus, wer er vor 
seiner Berufung war und wie alles sich änderte durch die Begeg-
nung mit demjenigen, den er zu Recht am Kreuz verurteilt und 
beseitigt sah und der ihm jetzt als »auferweckt von den Toten« 
(Gal 1,1) begegnet; kein Mensch war an diesem alles verändern-
den Umbruch beteiligt, so daß inhaltlich dieser Punkt sich über
titeln läßt als Gottunmittelbarkeit und Unbedingtheit oder: Der 
Ursprung eines wahren Daseinsverständnisses.

2) Jedoch: wer beginnt zu wissen, wer er ist, in dem reift dieses 
Wissen als Berufung und Beauftragung. »Sendbote Christi« – 
was bedeutet das, wenn nicht die eigene Erfahrung mit der Per-
son und Botschaft Jesu weiterzugeben? Das »Wer bin ich?« erwei-
tert sich zu der Frage: Was sage ich? Wie soll ich das, was ich als 
Grundlage meines Daseins betrachte, als verbindlich und gültig 
für das Leben eines jeden beglaubigen? Das neu gewonnene Ver-
trauen auf die Botschaft Jesu gestaltet sich als die besondere 
Form eines geschenkten Selbstbewußtseins, das von allem ab-
sieht, was man »natürlicherweise« für das Wesen eines Menschen 
hält. Als Vertrauen und Selbstbewußtsein oder: Die Wahrheit 
der Botschaft Jesu läßt sich dieser zweite Punkt benennen.

3) Alles aber, was man religiös (das heißt: als wesentlich und 
allgemeingültig) vermitteln möchte, kann man nicht einfach in 
der Art eines Nachrichtensprechers oder eines akademischen Do-
zenten weitersagen, getrennt von der eigenen Person, – der Inhalt 



26

religiösen Glaubens ist nicht eine Information, die sich äußerlich 
in Unbetroffenheit zur Kenntnis nehmen ließe, er besteht in der 
Umschreibung beziehungsweise in dem Ausdruck einer Lebens-
form. Wie lebe ich? Allein an der Antwort auf diese Frage ent-
scheidet sich, wie glaubhaft das ist, was ein »Sendbote« Gottes 
als seinen Glauben zu verbreiten und zu bewirken vermag. Als 
Kern des Wandels, den die Person und Botschaft Jesu mit sich 
bringt, betrachtet Paulus die Auseinandersetzung mit dem Ge-
setz: – mit der jüdischen Thora-Frömmigkeit seiner Zeit, mit der 
Gesetzmäßigkeit der bürgerlichen Moral, mit der legalen Kor-
rektheit des gesellschaftlichen Zusammenlebens –, anders gesagt: 
mit der Äußerlichkeit, Abhängigkeit und Fremdbestimmung eines 
jeden legalistischen Daseinsentwurfs; ein solcher macht nicht frei, 
sondern unfrei, er macht nicht gütig, sondern starr, er ist nicht 
heilend, sondern kränkend. Vom Unheil des Gesetzes und von 
der Heilung aus dem Geist der Gnade wird sich das Thema die-
ses Abschnitts wiedergeben lassen.

4) Wie aber, wenn die Offenlegung dieser Zusammenhänge die 
nämlichen Wirkungen zeitigen wird wie im Leben Jesu selbst be-
reits? – Eine Erlösung kann nur ersehnen, wer sein Dasein als 
einen quälenden Sklavenzustand begreift; und umgekehrt: wer 
mit der Art, wie »man« lebt (oder gelebt wird), fraglos zufrieden 
ist, wird sich bereits von der Aussage, er lebe eigentlich an seinem 
Wesen und an seiner Berufung vorbei, wie von einer unangeneh-
men Störung berührt fühlen, die er reflexartig ablehnen und zu-
rückweisen wird; mehr noch: je stärker er insgeheim spürt, wie 
wahr das ist, was ihm der Mann aus Nazareth zu sagen hat, wird 
er, wie seinerzeit, das, was er da erfährt und wahrnimmt, je 
nachdem: vom bürgerlichen Standpunkt aus als »verrückt« abtun 
oder vom religiösen Standpunkt aus als eine teuflische Versu-
chung brandmarken. Nicht ein enthusiastischer Erfolg erwartet 
den Apostel Christi, vielmehr Widerstand und Ablehnung mit all 
den zu Gebote stehenden Verfahren, als da sind: Herabsetzung, 
Verfälschung und Verleumdung (vgl. Mt 5,11–12; 10,17–22).

Dann aber fragt sich’s: Wie läßt sich an einer Wahrheit festhal-
ten, die in den Denkweisen einer rein irdischen Daseinsauslegung 



27

definitiv keine Zustimmung finden soll, indem sie von der bitte-
ren Erfahrung der Endlichkeit und des Todes scheinbar empirisch 
widerlegt wird, – außer man begreift im Hintergrund der Bot-
schaft Jesu als ihre geistige Begründung und als ihre innere Er-
möglichung die Zuversicht auf ein ewiges Leben, geschenkt in der 
Auferstehung. Wer so glaubt wie Jesus, stirbt nicht im Tode, er 
stirbt, wie Paulus immer wieder sagt, vielmehr in seiner Hoff-
nung auf die Auferstehung dieser Welt bereits zu Lebzeiten; – er 
wird mit Christus gekreuzigt, um mit ihm ein vollkommen neues, 
gänzlich anderes Leben zu beginnen. – Was erhoffe ich? Die Ant-
wort auf diese entscheidende Frage erläutert der vierte Haupt-
punkt des Galater-Briefes, der sich als Darlegung über Die Aufer-
stehung von den Toten oder: Ein Leben jenseits der irdischen 
Begrenzungen auffassen läßt.

Wie konnten die Galater, als Heiden zu Christen geworden, 
sich davon überzeugen lassen, durch die Beschneidung auch 
Juden zu werden und jüdischer Praxis zu folgen? – Dieses Rätsel, 
das in verschiedener Weise die Widersprüchlichkeit menschlichen 
Verhaltens insgesamt durchzieht, sucht Paulus aufzulösen mit 
Hilfe des Absolutheitsanspruchs der Botschaft Jesu selbst: Wer in 
ihr lediglich eine weitere Variante religiöser Daseinsausrichtung 
erblickt, der kann natürlich, je nach den Umständen – etwa ent-
sprechend der Religionspolitik von Kaiser Claudius (41–54)11 –, 
sich zur Vermeidung von lästigen Komplikationen dem comme il 
faut der Menge beugen; er mag sich auch daran erinnern, was ihn 
die Freiheit vom Gesetz durch die Botschaft Jesu an inneren 

11  Zu Kaiser Claudius vgl. Rudolf Hanslik: Claudius, in: Konrat Ziegler u. 
Walther Sontheimer (Hg.): Der Kleine Pauly, I, 1215–1218: »die Streitigkeiten 
zwischen Juden und Alexandrinern schlug er nieder und gab den Juden große 
Privilegien.« (sp. 1216) Vgl. Flavius Josephus: Jüdische Altertümer, XIX 
5,3, S. 619–620: Das kaiserliche Edikt, das »den im ganzen römischem Rei-
che lebenden Juden dieselben Rechte« bewilligte, »die auch den Juden in Alex-
andrien zugestanden sind«. »Ich erachte es«, heißt es dort, »für billig, dass die 
Juden in unserem gesamten Reiche ihren herkömmlichen Gebräuchen ohne 
alle Anfechtungen treu bleiben, und ermahne sie gleichzeitig, dass sie, mit 
dieser Gnade zufrieden, sich duldsam benehmen und die religiösen Gebräuche 
anderer Völker nicht verachten, sondern sich bei ihren eigenen Gesetzen be-
scheiden.«



28

Kämpfen und Auseinandersetzungen gekostet hat: – ist es da 
nicht leichter, durch die Beschneidung die tradierte Ordnung des 
Judentums aufzunehmen?

Nein!, erklärt entschieden Paulus; es ist nicht »leichter«, es ist 
von Grund auf falsch. Denn es gleitet lediglich in das selbstzer-
störerische Unleben zurück, in dem Gefühl der Abgelehntheit von 
Gott (jenseits von Eden, im Feld der Gottesferne, der »Sünde«) 
sich durch Gesetzeskorrektheit und Sündopferpraktiken im 
Schatten von Gesetzeslehrern und Priestern die Gunst Gottes 
rückverdienen zu können und zu müssen. Genau diese Lebens-
form gilt es hinter sich zu lassen. Gesetz oder Gnade: woraus 
existieren wir wirklich?

Diese Frage, die schon den Römer-Brief maßgebend bestimmte, 
führt Paulus im Galater-Brief aus Anlaß der Situation der dorti-
gen Gemeinden in einem strengen Entweder-Oder zur Einsicht 
und Erlösung aller Menschen durch die Botschaft Jesu zu Ende. 
In dieser Frage gibt es kein Sowohl-als-Auch, kein Mehr oder 
Weniger, keinen Kompromiß des kollegialen Zusammenlebens in 
folgsamer Anpassung an die jeweils wechselnde Mehrheitsmei-
nung; in dieser Frage gibt es nur eine Entscheidung, die das 
Leben von Grund auf verwandelt, wie es symbolisch sich in dem 
Bild der Wiedergeburt durch die Taufe ausspricht: vom Tod zum 
Leben, von Verlassenheit zu Vertrauen, von Schuld zu Versöh-
nung. Weil alles davon abhängt, nötigt der Entscheidungsernst 
der Botschaft Jesu an dieser Stelle inmitten des Hin und Her von 
Aufbruch und Rückfall, von Freiheit und Trägheit, von menschli-
cher Gemeinsamkeit und normativer Trennung Paulus selber in 
diesem Brief zu einer Sprache, die apodiktisch und polemisch 
klingt und klingen soll, um das übliche. »Man kann aber doch 
auch mal« mitsamt seinen intriganten Durchsetzungsformen im 
Kampf um die jeweilige Mehrheitsmeinung ein für allemal hinter 
sich zu lassen. Seine Gegner damals waren judenchristliche Mis-
sionare, die anders als das Jerusalemer »Apostelkonzil« 
(Apg 15,1–29; Gal 2,1–10) von jesusgläubigen Heiden nicht nur 
Glaube und Taufe, sondern Beschneidung und jüdischen Thora-
Gehorsam erwarteten. Die Auseinandersetzung heute läßt sich 



29

am besten entlang den Vorwürfen führen, die Friedrich Nietz-
sche (1844–1900) gegen Paulus und das Christentum insgesamt 
erhoben hat12; sein Atheismus ist derzeit immer noch die am mei-
sten herausfordernde Einladung, dem Christus den Rücken zu 
kehren und durch Dionysos zu ersetzen.

12  Zu widerlegen gilt es die Ansicht von Friedrich Nietzsche: Der Anti-
christ, Nr.  42, in: Götzendämmerung, S.  241–243: »Der ›frohen Botschaft‹ 
(sc. Jesu, d. V.) folgte auf dem Fuß die allerschlimmste: die des Paulus … Was 
hat dieser Dysangelist alles dem Hasse zum Opfer gebracht! Vor allem den 
Erlöser: er schlug ihn an sein Kreuz … noch einmal verübte der Priester-In-
stinkt des Juden das … große Verbrechen an der Historie … er fälschte die 
Geschichte Israels nochmals um, um als Vorgeschichte für seine Tat zu er-
scheinen: alle Propheten haben von seinem ›Erlöser‹ geredet … Sein Bedürfnis 
war die Macht; mit Paulus wollte nochmals der Priester zur Macht  … Die 
Erfindung des Paulus, sein Mittel zur Priester-Tyrannei, zur Herden-Bildung: 
den Unsterblichkeits-Glauben – das heißt die Lehre vom ›Gericht‹.«


	Haupttitel
	Impressum
	Inhalt
	Einladung und Einleitung – Warum? Und wie?
	I. 
Wer bin ich? – Gottunmittelbarkeit und Unbedingtheit oder: Der Ursprung eines wahren Daseinsverständnisses
	A) Vom Personalausweis zur Personalität
	B) Von Beruf zu Berufung
	C) Vom Einzelnen zum Propheten
	D) Von einem zu vielen


	II. 
Was sage ich? Gottvertrauen und Selbstvertrauen oder: Die heilende Kraft der Botschaft Jesu
	A) Die Krankheit zum Tode als Verzweiflung
	B) Formen der Daseinserkrankung
	1) Die Verzweiflung der Endlichkeit oder: die Schizoidie
	2) Die Verzweiflung der Unendlichkeit oder: Die Depression
	3) Die Verzweiflung der Notwendigkeit oder: Die Zwangsneurose
	4) Die Verzweiflung der Möglichkeit oder: Die Hysterie


	C) Von »Seele« und »Geist« – psýchē und pneũma bei Paulus
	D) Vom Einsamen zum Gemeinsamen


	III. 
Wie lebe ich? – Vom Unheil des Gesetzes und von der Heilung aus dem Geist der Gnade
	A) »Nicht so die Frevler« (Ps 1,4) oder: Der katastrophale Schaden einer bipolaren Ethik
	B) »und vergib uns unsere Schuld« (Mt 6,12) oder: Vom Atem des Föhnwinds über der Eiswand
	C) »Die Frucht des Geistes ist Liebe« (Gal 5,22) oder: Helfen und Heilen statt Verurteilen und Strafen
	D) »Zur Freiheit hat uns Christus befreit« (Gal 5,1) oder: Von Kirche und Gesellschaft, von Religion und Politik


	IV. 
Was darf ich hoffen? – Die Auferstehung von den Toten oder: Ein Leben jenseits irdischer Begrenzungen
	A) Von der Verlorenheit im Endlichen oder: Warnung vor einer Weltsicht nur »dem Fleische nach«
	B) Tröstungen von nur begrenzter Gültigkeit oder: Zum Glauben an Unsterblichkeit in Gestalt des Widerspruchs zum Höllendogma und im Bild des Schutzengels
	C) Leben in Hoffnung auf Auferstehung oder: Das Geschenk. Jesu – ein Leben in Wahrhaftigkeit und Angstfreiheit
	1) Der Erste der Entschlafenen
	2) Der Glaube der Pharisäer an die Gerechtigkeit des Himmels
	3) Jesu Erlösung aus der Verzweiflung einer rein diesseitigen Weltsicht
	a) Die Predigt in Nazareth
	b) Heilungswunder als Tabubrüche in Gottvertrauen
	c) Versöhnt mit Gott – das Gegenstück zu einem Militärmessias
	d) Dürers »Apokalypse« – ein Bild der Wirklichkeit



	D) Die Ewigkeit im Augenblick oder: Hineinzureifen in Versöhnung und Vergebung
	1) Die Überwindung von Dürers Apokalypse durch die Perspektive der Unendlichkeit
	2) Vom Frieden, den die Welt nicht geben kann
	3) Versöhnung als ein Reifen in Verstehen oder: Die realisierte Eschatologie
	4) Statt Hölle und Fegefeuer ein Überlieben alles Trennenden




	V. 
Versuch einer Textwiedergabe
	Literaturverzeichnis
	Register der Autorinnen und Autoren
	Register der Personen aus Mythos und Geschichte
	Register der Bibelstellen
	Bildnachweis
	Zum Autor

