
16485_inhalt.indd   2 10.12.25   16:00



EDITION C.�G. JUNG

C. G. Jung

Über Grundlagen der 
Analytischen Psychologie

Die Tavistock Lectures 1935

Patmos Verlag

16485_inhalt.indd   3 10.12.25   16:00



Dieses Buch enthält Originaltexte aus den 1930er-Jahren und  

verwendet teils diskriminierende Sprache, die heute verletzend  

wirken kann. Diese Begriffe und Perspektiven spiegeln die  

Vor urteile ihrer Entstehungszeit wider. Wir drucken die Texte  

unverändert, um historische Quellen authentisch zu zeigen und 

eine kritische Auseinandersetzung zu ermöglichen.

Die Verlagsgruppe Patmos ist sich ihrer Verantwortung gegenüber unserer
Umwelt bewusst.Wir folgen dem Prinzip der Nachhaltigkeit und streben den
Einklang von wirtschaftlicher Entwicklung, sozialer Sicherheit und Erhaltung
unserer natürlichen Lebensgrundlagen an. Näheres zur Nachhaltigkeitsstrategie
der Verlagsgruppe Patmos auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/
nachhaltig-gut-leben

Übereinstimmend mit der EU-Verordnung zur allgemeinen Produktsicherheit
(GPSR) stellen wir sicher, dass unsere Produkte die Sicherheitsstandards
erfüllen. Näheres dazu auf unserer Website www.verlagsgruppe-patmos.de/
produktsicherheit. Bei Fragen zur Produktsicherheit wenden Sie sich bitte an
produktsicherheit@verlagsgruppe-patmos.de

Alle Rechte vorbehalten
© 2026 PatmosVerlag
Verlagsgruppe Patmos in der Schwabenverlag AG, Senefelderstr. 12,
73760 Ostfildern
www.patmos.de
Dieser Band besteht auf fünfVorlesungen, gehalten 1935 in der Tavistock-Klinik,
London, veröffentlicht in: Gesammelte Werke (GW) 18/I, §§1–415.
Der Text wurde auf die reformierte deutsche Rechtschreibung umgestellt.

Umschlagestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Gestaltung, Satz und Repro: Schwabenverlag AG, Ostfildern
Druck: GGP Media GmbH, Pößneck
Hergestellt in Deutschland
ISBN 978-3-8436-1648-5

16485_inhalt.indd   4 10.12.25   16:00



 5

Inhalt

Vorbemerkung zur ursprünglichen Ausgabe . . . . . . . . . . . . .  6

Aus dem Vorwort  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  7

Erste Vorlesung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  12
Diskussion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  37

Zweite Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  53
Diskussion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  78

Dritte Vorlesung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  97
Diskussion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  128

Vierte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  138
Diskussion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  165

Fünfte Vorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  181
Diskussion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  222

16485_inhalt.indd   5 10.12.25   16:00



6

VORBEMERKUNG ZUR URSPRÜNGLICHEN AUSGABE

Vorbemerkung zur  
ursprünglichen Ausgabe

Diese Wiedergabe von Professor Jungs Vorlesungen am Institute 

of Medical Psychology erfolgt unter dem Patronat des Analytical 

Psychology Club, London.

Jungs Ausführungen sind im Prinzip wörtlich wiedergegeben. 

Um mögliche Missverständnisse auszuschließen, schien es uns je-

doch ratsam, den Aufbau einiger Sätze etwas abzuändern. Wir 

hoffen, durch diese geringfügigen Änderungen den ganz persön-

lichen Reiz der Vorlesungen nicht beeinträchtigt zu haben.

In einigen Fällen waren die Namen der Diskussionsteilnehmer 

nicht mehr festzustellen, und auch denen, deren Namen uns be-

kannt waren, konnte die Formulierung ihrer Fragen nicht mehr 

vorgelegt werden. Hierfür sowie für allfällige Irrtümer in der Wie-

dergabe der Fragen bitten wir um Entschuldigung.

Wir danken dem Institute of Medical Psychology nicht nur für 

die Erlaubnis, diese Vorlesungen zu veröffentlichen, sondern auch 

dafür, dass es unsere Arbeit in jeder Hinsicht unterstützte. Beson-

derer Dank sei Fräulein Toni Wolff für ihre Hilfe ausgesprochen. 

Vor allem aber möchten wir Herrn Professor Jung herzlich dafür 

danken, dass er uns für die Beantwortung einiger schwieriger Fra-

gen und für die Durchsicht der Niederschrift in ihrer endgültigen 

Form zur Verfügung gestanden hat.

London, Oktober 1935 Mary Barker, Margaret Game

Für diese Ausgabe [GW 18/I] sind die Bilder und Diagramme neu her-
gestellt worden, und Dr. Bennet stellte uns Fotografien der Zeichnungen 
seines Patienten (Originale in Wasserfarben) zur Verfügung.

16485_inhalt.indd   6 10.12.25   16:00



 7

AUS DEM VORWORT

Aus dem Vorwort

Von E. A. Bennet

Im Jahr 1935 hielt Professor C. G. Jung, der damals in seinem 

sechzigsten Altersjahr stand, in der Tavistock-Klinik1 in London 

vor ungefähr zweihundert Ärzten fünf Vorlesungen. Die Vorlesun-

gen und anschließenden Diskussionen sind von Mary Barker und 

Margaret Game in vervielfältigter Maschinenschrift herausgegeben 

worden. Dieser Bericht wird nun in Buchform veröffentlicht.

Jungs Arbeiten waren dem Publikum bekannt, aber wenige hat-

ten ihn bis dahin sprechen gehört. Seine Vorlesungen zogen eine 

repräsentative Gruppe von Psychiatern und Psychotherapeuten 

aller Schulen an, ferner viele Ärzte von Nervenkliniken und auch 

einige Allgemeinpraktiker. Jung las im Allgemeinen während einer 

Stunde und ließ dann für eine weitere Stunde eine Diskussion fol-

gen. Von Anfang an bewirkten sein ungewöhnliches Material, 

seine informelle Art und seine überraschende Beherrschung der 

englischen Umgangssprache eine ungezwungene und anregende 

Atmosphäre, und die Diskussionen erstreckten sich weit über die 

vorgesehene Zeit hinaus. Jung war nicht nur ein faszinierender 

Redner, sondern er wählte seine Worte auch sehr sorgfältig, und es 

gelang ihm ausgezeichnet, in verständlicher Weise und ohne dok-

trinären Jargon genau zu sagen, was er meinte.

Jung beschränkte sich auf die Grundsätze, die seinen eigenen 

Auffassungen zugrunde lagen, und stellte sie unter zwei Haupt-

1 Im Jahr 1920 als The Tavistock Square Clinic gegründet, wurde sie 
1931 in The Institute of Medical Psychology und einige Jahre später in The 
Tavistock Clinic umbenannt.

16485_inhalt.indd   7 10.12.25   16:00



8

AUS DEM VORWORT

titeln dar: Struktur und Inhalte der Psyche und die zu ihrer Er-

forschung angewendeten Methoden.

Er definierte das Bewusstsein als die Beziehung psychischer 

Fakten zu »einem Ich genannten Faktum«, dessen Charakter vom 

allgemeinen Einstellungstyp – extravertiert oder introvertiert – 

des Einzelnen abhängt. Auf die Außenwelt bezieht sich das Ich 

über die vier Funktionen: Denken, Fühlen, Empfinden und In-

tuieren. Da das Ich, das Zentrum des Bewusstseins, aus dem Un-

bewussten hervorgeht, kann das Bewusstsein mit seinen Funktio-

nen nur auf dem Hintergrund der Hypothese vom persönlichen 

und vom kollektiven Unbewussten verstanden wer-den. Diese 

Zusammenhänge sowie das Wesen der Funktionen führten zu vie-

lerlei Fragen, und Jung erklärte sehr deutlich, was er unter diesen 

Begriffen verstand, von denen er viele selbst in die Analytische 

Psychologie eingeführt hatte.

Bei der Erklärung der Methoden, die er in der Erforschung der 

unbewussten seelischen Aktivität anwandte, sprach Jung über das 

Assoziationsexperiment, über die Traumanalyse und die Aktive 

Imagination. Bei einigen Zuhörern rief die Bedeutung, die er dem 

Assoziationsexperiment beimaß, Überraschung hervor, da es 

schon lange nicht mehr verwendet wurde. Jung sprach aber vor 

allem deshalb darüber, weil es in seinen frühen Forschungen eine 

Schlüsselposition einnahm. Als er als junger Assistent an der 

Klinik Burghölzli in Zürich daranging, die Geheimnisse der Geis-

teskrankheiten zu erforschen, gab es noch kein etabliertes psy-

chologisches Wissen. Seine Versuche mit den Wortassoziationen 

führten zu unerwarteten und hochbedeutsamen Ergebnissen. Zu 

den bedeutendsten unter ihnen gehörte die Entdeckung der auto-

nomen Natur des Unbewussten. Die Annahme, es gebe eine seeli-

sche Aktivität außerhalb des Bewusstseins, bestand schon lange 

bevor Freud oder Jung auf deren klinische Verwendbarkeit stie-

ßen. Durch seine verfeinerte Ausarbeitung des Assoziationsexperi-

mentes bestätigte Jung diese Hypothese, und mit dem Nachweis 

der gefühlsbetonten Komplexe bewies er die Freud’sche Verdrän-

16485_inhalt.indd   8 10.12.25   16:00



 9

AUS DEM VORWORT

gungstheorie. Ursprünglich war die Antwort auf das Reizwort auf 

ein einziges Wort beschränkt; Jung fand aber, dass dies den Test-

wert begrenze, und führte gewisse technische Änderungen ein. 

Während der Test in seiner alten Form der Reaktionszeitmessung 

weiterlief, wurden gleichzeitig auch mechanische Aufzeichnungen 

gemacht, die die Wirkung von Emotionen auf Pulsschlag, At-

mung und quantitative Veränderungen des elektrischen Hautwi-

derstandes grafisch wiedergaben. Seine Feststellung, dass Körper 

und Seele als Einheit reagieren, machte Jung zum ersten Kliniker, 

der die Bedeutung der physiologischen Begleiterscheinungen von 

Emotionen erkannte, die heute als psychosomatische Phänome 

jedem vertraut sind.

Die Grenze zum Land der Träume überschreitend, wie Jung es 

ausdrückte, sprach er über die persönlichen und kollektiven Ele-

mente im Traum, und insbesondere über die Traumanalyse, das 

wichtigste therapeutische Hilfsmittel in seiner Arbeit – »der 

Traum bringt alles Notwendige hervor«. Einmal antwortete Jung 

auf eine etwas verwickelte Frage auf Deutsch – zum Entsetzen des 

Fragestellers! Vom Vorsitzenden darauf aufmerksam gemacht, be-

merkte er lächelnd: »Sie sehen, das Unbewusste arbeitet wirklich 

autonom!«

In der vierten Vorlesung legte Jung die Interpretation eines 

Traumes mit archetypischen Motiven vor, wobei er die von ihm 

angewandte amplifikatorische Methode erläuterte. Er zeigte, dass 

die Amplifikation durch Parallelerscheinungen in der Traumdeu-

tung der vergleichenden Methode in der Philologie entspricht. 

Die Seele beschrieb er aufgrund der kompensatorischen Bezie-

hung zwischen Bewusstsein und Unbewusstem als selbstregulie-

rendes System, das mit den homöostatischen Mechanismen des 

Körpers verglichen werden kann.

Leider reichte die Zeit nicht, um die Analyse des ungewöhn-

lich interessanten Traumes zu Ende zu führen, und Jung beabsich-

tigte, dies in seiner letzten Vorlesung nachzuholen. Dr. Hugh 

Crichton-Miller schlug jedoch als Alternative vor, Jung möge 

16485_inhalt.indd   9 10.12.25   16:00



10

AUS DEM VORWORT

über das schwierige Problem der Übertragung sprechen, was von 

den Teilnehmern unterstützt wurde. Jung erklärte die Übertra-

gung als Sonderfall des allgemeineren Vorganges der Projektion 

und wies darauf hin, dass sie unter Umständen zum Hauptprob-

lem der Analyse wird. Besondere Bedeutung maß er der Erfah-

rung und Geschicklichkeit des Analytikers im Umgang mit der 

Gegenübertragung zu. Der Ursprung der Übertragung und ihr 

völlig spontanes und unprovoziertes Auftreten führten zu dem, 

was Jung die schwierige und komplizierte Übertragungstherapie 

nannte.

So kurz sie war, bedeutete Jungs Übersicht über das Übertra-

gungsproblem doch ein bewundernswertes Vorspiel zu seiner spä-

teren, sehr viel ausführlicheren Arbeit über dieses Thema. Im Jahr 

1946 erschien »Die Psychologie der Übertragung« auf Deutsch. 

Jung änderte seinen Begriff der Übertragung nicht, aber sein Ver-

ständnis davon vertiefte sich. In einer späteren Veröffentlichung, 

dem »Mysterium Coniunctionis«, schrieb er über die Struktur des 

Selbst und des Ich, die Natur der Übertragung und der Gegen-

übertragung und über den Individuationsprozess.

In der abschließenden Diskussion wurde Jung nach seinem 

Gebrauch des Ausdrucks »aktive Imagination« gefragt, und er 

ging sehr ausführlich darauf ein. Er beschrieb den zielgerichteten 

und schöpferischen Charakter der Aktiven Imagination in der 

Analyse und zeigte, wie sie in Verbindung mit spontanem Malen 

und Zeichnen therapeutisch eingesetzt werden kann. Einige Teil-

nehmer waren überrascht zu hören, dass er seinen Patienten häu-

fig riet, sich durch Bleistift oder Pinsel auszudrücken. Dieses Vor-

gehen hatte sich als höchst wertvoll erwiesen, besonders bei 

Menschen, die ihre Fantasien nicht in Worten auszudrücken ver-

mochten; außerdem setzte es die Patienten in die Lage, in ihrer 

Freizeit aktiv an der Behandlung mitzuarbeiten.

Jung starb im Jahr 1961 mit sechsundachtzig Jahren, das heißt 

sechsundzwanzig Jahre nachdem er diese Vorlesungen gehalten 

hatte. In der Zwischenzeit hat er zahlreiche Werke veröffentlicht, 

16485_inhalt.indd   10 10.12.25   16:00



 11

AUS DEM VORWORT

in denen zunehmende Entwicklung und Vertiefung zu erkennen 

sind, insbesondere in seinen Studien über das Unbewusste und 

seiner Bedeutung für das Verständnis von Gesundheit und Krank-

heit der Seele. Die folgenden Vorlesungen sind eine ausge-

zeichnete Einführung in die Grundlagen, auf denen Jungs Werk 

beruht. Sie sind systematisch und doch informell, und die Nie-

derschrift seiner gesprochenen Worte vermittelt einen bleibenden 

Eindruck seiner Persönlichkeit.

Da die deutsche Ausgabe erst nach dem Tode von C. G. Jung (1961) er-
scheint, wurden die von ihm geprägten Begriffe, die er zum Teil in späteren 
Jahren modifizierte, so belassen, wie er sie damals verwendet hat. (Der für 
diesen Band [GW 18/I] verwendeten Fassung liegt die Übersetzung von Dr. 
Hildegard Binswanger zugrunde.) Der Verlag (Rascher, Zürich)

16485_inhalt.indd   11 10.12.25   16:00



12

ERSTE VORLESUNG

Erste Vorlesung

Der Vorsitzende, Dr. H. Crichton-Miller :
Meine Damen und Herren, in Ihrer aller Namen heiße ich Herrn 

Professor Jung bei uns willkommen, und es ist mir eine große 

Freude, dies tun zu dürfen. Herr Professor Jung, Ihr bevorstehen-

der Besuch hat uns seit Monaten mit freudiger Erwartung erfüllt. 

Sicher erhoffen sich viele von uns aus diesen Seminarien neue Er-

kenntnisse. Ich glaube, dass die meisten von uns sich neue Er-

kenntnisse über uns selbst erhoffen. Für viele der Teilnehmer sind 

Sie der Mann, der die moderne Psychologie davor bewahrt hat, 

sich in gefährlicher Weise von den übrigen Geisteswissenschaften 

abzusondern. Wir bewundern die Weite und Kühnheit Ihres 

Geistes, die es Ihnen erlaubt haben, Psychologie und Philosophie 

zu verbinden, was von anderer Seite so sehr verpönt wird. Sie 

haben für uns den Sinn für die Werte, die Vorstellung menschli-

cher Freiheit im psychologischen Denken wiederhergestellt; Sie 

haben uns neue Einsichten vermittelt, die für viele von uns von 

unschätzbarem Wert sind, und vor allem anderen hört für Sie die 

Erforschung der menschlichen Seele nicht dort auf, wo die Natur-

wissenschaft zu ihrem Ende kommt. Aus diesen und vielen ande-

ren Gründen, die für jeden von uns ganz persönlicher Art sind, 

danken wir Ihnen, und wir sehen diesen Zusammenkünften mit 

großer Spannung entgegen.

C. G. Jung:
Meine Damen und Herren, zunächst möchte ich Sie daran erin-

nern, dass Englisch nicht meine Muttersprache ist. Ich muss Sie 

also um Verzeihung für sprachliche Unvollkommenheiten und 

Fehler bitten.

16485_inhalt.indd   12 10.12.25   16:00



 13

ERSTE VORLESUNG

Wie Sie wissen, geht es mir hier darum, Ihnen eine kurze 

Übersicht über gewisse psychologische Grundvorstellungen zu 

geben. Wenn dabei meine eigenen Prinzipien oder mein Gesichts-

punkt im Vordergrund stehen, so heißt das nicht, dass ich die 

Bedeutung der wertvollen Beiträge anderer Forscher auf diesem 

Gebiet übersehen würde. Ich will mich nicht ungebührlich in den 

Vordergrund stellen, aber ich darf sicher voraussetzen, dass Sie 

über die Verdienste von Freud und Adler so gut im Bild sind wie 

ich selbst.

Nun zu unserem Vorgehen: Ich möchte Ihnen zunächst kurz 

das Programm vorlegen. Wir haben uns mit zwei Hauptgebieten 

zu befassen; einmal mit der Struktur des Unbewussten und dessen 

Inhalten, und zum anderen mit den Methoden, die ich in der Er-

forschung der sich aus dem unbewussten psychischen Prozess er-

gebenden Inhalte anwende. Das zweite Gebiet zerfällt in drei 

Teile: erstens das Assoziationsexperiment, zweitens die Traumana-

lyse und drittens die Aktive Imagination.

Es ist mir natürlich ganz unmöglich, Ihnen hier all das zu 

bringen, was über so komplizierte Themen wie zum Beispiel die 

philosophischen, religiösen, ethischen und sozialen Probleme zu 

sagen wäre, die für das kollektive Bewusstsein unserer Zeit cha-

rakteristisch sind, oder über die Vorgänge im kollektiven Unbe-

wussten und die für deren Erhellung notwendigen Forschungen 

auf dem Gebiet der vergleichenden Mythologie und der Ge-

schichte. So weit abliegend diese Themen erscheinen mögen, 

stellen sie doch die machtvollsten Faktoren für die Herstellung, 

Regulierung und Störung der individuellen inneren Verfassung 

dar, und auf ihnen beruhen auch die Divergenzen im Bereich der 

psychologischen Theorien. Obwohl ich Arzt bin und mich daher 

vor allem mit Psychopathologie beschäftige, bin ich doch über-

zeugt, dass gerade dieser Zweig der Psychologie durch ein er-

weitertes und vertieftes Wissen um das normale Seelenleben im 

Allgemeinen nur gewinnen kann. Gerade der Arzt sollte nie ver-

gessen, dass Krankheiten gestörte normale Prozesse sind und 

16485_inhalt.indd   13 10.12.25   16:00



14

ERSTE VORLESUNG

nicht »entia per se« mit einer nur ihnen selbst zugehörigen Psy-

chologie.

»Similia similibus curantur« ist eine bedeutsame Wahrheit der 

alten Medizin, und als große Wahrheit kann sie auch in großen 

Unsinn ausarten. Die medizinische Psychologie muss sich also 

davor hüten, selbst krank zu werden. Einseitigkeit und Verengung 

des Horizontes sind nur zu bekannte neurotische Eigenheiten.

Was immer ich Ihnen sagen kann, wird auf alle Fälle ein be-

dauerlich unvollendeter Torso bleiben. Leider kann ich nicht mit 

vielen neuen Theorien aufwarten, denn mein empirisches Tempe-

rament greift mehr nach neuen Fakten als nach Spekulationen 

über sie, obwohl diese zugegebenermaßen ein vergnüglicher intel-

lektueller Zeitvertreib sind. Jeder neue Fall ist für mich fast eine 

neue Theorie, und vielleicht ist dieser Standpunkt nicht einmal 

ganz so schlecht, wenn man bedenkt, wie jung die moderne Psy-

chologie ist, die meines Erachtens noch in der Wiege liegt. Für 

allgemeine Theorien ist daher die Zeit sicher noch nicht reif. Es 

scheint mir sogar manchmal, als ob die Psychologie weder die gi-

gantische Größe ihrer Aufgabe noch die verwirrend und depri-

mierend komplizierte Natur ihres Objektes, der Psyche selbst, 

verstanden hätte. Es sieht fast so aus, als ob diese Dinge erst lang-

sam in unser Bewusstsein träten und wir uns gar nicht recht vor-

stellen könnten, was es heißt, dass die Seele einerseits das Objekt 

wissenschaftlicher Beobachtung und Untersuchung ist und zu 

gleicher Zeit auch ihr Subjekt, das heißt das Mittel, mit dem man 

diese Beobachtungen anstellt. Die Konfrontierung mit diesem be-

drohlichen Teufelskreis hat mich zu äußerster Vorsicht und zu 

einer gewissen Relativierung der Äußerungen geführt – ein Vor-

gehen, das oft ganz und gar missverstanden worden ist.

Ich möchte meine Darlegungen nicht mit kritischen Einwän-

den belasten, die nur störend wirken können. Ich erwähne sie nur 

als eine Art vorwegnehmender Entschuldigung für scheinbar un-

nötige Komplizierungen. Theorien beschäftigen mich weniger als 

Tatsachen; ich bitte Sie daher, sich bewusstzuhalten, dass ich 

16485_inhalt.indd   14 10.12.25   16:00



 15

ERSTE VORLESUNG

Ihnen in der Kürze der mir zur Verfügung stehenden Zeit nicht 

alles Beweismaterial zur Stützung meiner Schlussfolgerungen vor-

legen kann. Ich denke hier vor allem an die weiten Verzweigungen 

der Traumanalyse und an die vergleichende Methode der Erfor-

schung der unbewussten Prozesse. Damit muss ich weitgehend an 

Ihr Verständnis und Ihr Entgegenkommen appellieren, wenn mir 

auch klar ist, dass es in erster Linie an mir liegt, Ihnen die Dinge 

so einfach wie möglich darzustellen.

Psychologie ist, zunächst einmal, eine Wissenschaft vom Be-

wusstsein. Sodann ist sie eine Wissenschaft von den Erzeugnissen 

dessen, was wir das unbewusste Seelenleben nennen. Wir können 

das Unbewusste nicht direkt erforschen, eben weil es unbewusst 

ist und wir daher keinen Zugang zu ihm haben. Wir können uns 

nur mit den bewussten Gegebenheiten befassen, von denen wir 

annehmen, dass sie ihre Wurzeln in dem Bereich haben, den wir 

das Unbewusste nennen, dem Bereich der »dunklen Vorstellun-

gen«, die nach der Anthropologie des Philosophen Kant2 die 

halbe Welt ausmachen. Was immer wir über das Unbewusste aus-

sagen, wird vom Bewusstsein ausgesagt. Die unbewusste Psyche 

ist immer völlig unbekannter Natur, drückt sich aber durch das 

Bewusstsein und innerhalb der Voraussetzungen des Bewusstseins 

aus, und mehr können wir nicht tun. Darüber hinaus können wir 

nicht gehen, und das sollten wir uns als letztes Kriterium unserer 

Beurteilung stets vor Augen halten.

Das Bewusstsein ist eine seltsame Sache. Es ist ein intermittie-

rendes Phänomen. Ein Fünftel oder ein Drittel oder vielleicht 

sogar die Hälfte des menschlichen Lebens spielt sich in einem un-

bewusst-bewussten Zustand ab. Unsere erste Kindheit verläuft 

unbewusst. Jede Nacht sinken wir ins Unbewusste, und nur zu 

bestimmten Zeiten zwischen Wachen und Schlaf besitzen wir ein 

mehr oder weniger klares Bewusstsein. Man kann sich sogar fra-

gen, wie klar dieses Bewusstsein überhaupt ist. So könnte man 

2 Kant, Anthropologie in pragmatischer Hinsicht.

16485_inhalt.indd   15 10.12.25   16:00



16

ERSTE VORLESUNG

zum Beispiel annehmen, dass ein zehnjähriges Kind bereits be-

wusst ist, aber es wäre leicht zu zeigen, dass es sich dabei um ein 

Bewusstsein merkwürdiger Art handelt, nämlich vermutlich um 

ein Bewusstsein ohne jede Ichbewusstheit. Ich weiß von vielen 

Kindern, die mit elf, zwölf, vierzehn Jahren oder noch später 

plötzlich erleben: »Ich bin.« Zum ersten Mal in ihrem Leben spü-

ren sie, dass sie selbst erleben, dass sie in eine Vergangenheit zu-

rückblicken können, die Erinnerungen an Dinge, aber keine Er-

innerung an ihre eigene Person birgt.

Wir müssen zugeben, dass wir, wenn wir »ich« sagen, kein ab-

solutes Kriterium dafür haben, ob wir dieses »Ich« voll erfah-

ren oder nicht. Es wäre möglich, dass unsere Erfahrung des Ich 

immer noch fragmentarisch ist und dass man in späteren Zeiten 

viel mehr darüber wissen wird, was das Ich für den Menschen 

bedeutet, als uns heute möglich ist. Tatsächlich haben wir keine 

Ahnung, zu welchen Ergebnissen dieser Prozess noch führen  

wird.

Das Bewusstsein ist wie die Oberfläche oder wie eine Haut 

über einem ausgedehnten unbewussten Gebiet, dessen Umfang 

wir nicht kennen. Da wir nichts vom Unbewussten wissen, kön-

nen wir auch seinen Herrschaftsbereich nicht abstecken. Über 

etwas, was man nicht kennt, kann man keine Aussagen machen. 

Wenn wir »das Unbewusste« sagen, sind wir oft der Meinung, 

damit etwas Konkretes zum Ausdruck zu bringen, aber in Tat und 

Wahrheit bringen wir nur zum Ausdruck, dass wir nicht wissen, 

was das Unbewusste ist. Wir haben lediglich indirekte Anhalts-

punkte dafür, dass es ein psychisches Gebiet unterhalb der Be-

wusstseinsschwelle gibt. Wir haben auch einige wissenschaftlich 

stichhaltige Begründungen dafür. Aus den Inhalten, welche das 

Unbewusste hervorbringt, können wir gewisse Schlüsse auf sein 

Wesen ziehen. Wir dürfen aber in unseren Schlussfolgerungen 

nicht allzu anthropomorph vorgehen, denn es wäre durchaus 

möglich, dass die Dinge in Wirklichkeit ganz anders sind, als 

unser Bewusstsein sie sieht.

16485_inhalt.indd   16 10.12.25   16:00



 17

ERSTE VORLESUNG

Wenn wir zum Beispiel die konkrete Realität ansehen und sie 

mit dem vergleichen, was unser Bewusstsein daraus macht, so sto-

ßen wir auf die verschiedenartigsten inneren Bilder, die »objektiv« 

gar nicht existieren. So sehen wir zum Beispiel Farben und hören 

wir Töne, wo in Wirklichkeit nur Schwingungen vorhanden sind. 

Wir benötigen Laboratorien mit sehr komplizierten Apparaten, 

um uns ein Bild von der Welt unabhängig von unseren Sinnen 

und unserer Psyche machen zu können, und ich vermute, dass es 

mit dem Unbewussten ähnlich ist – wir müssten ein Laborato-

rium haben, in dem wir mit Hilfe objektiver Methoden feststellen 

könnten, wie die Dinge im unbewussten Zustand wirklich sind. 

Daher muss alles, was ich im Laufe dieser Vorlesungen über das 

Unbewusste sagen werde, auf diesem Hintergrund gesehen wer-

den. Es geht immer um ein »als ob«, und Sie sollten diese Ein-

schränkung nie vergessen.

Das Bewusstsein ist überdies durch eine gewisse Enge charak-

terisiert. Es kann in einem gegebenen Augenblick immer nur ei-

nige wenige Inhalte gleichzeitig festhalten. Alles Übrige ist dann 

unbewusst; die Vorstellung des kontinuierlichen Zusammenhan-

ges der bewussten Welt, das Wahrnehmen und Verstehen eines 

allgemeinen Zusammenhanges wird uns daher nur aufgrund des 

Ab- oder Aufeinanderfolgens solcher bewusster »Momentaufnah-

men« vermittelt. Es ist uns nicht möglich, die Ganzheit ins Bild 

zu bekommen – dafür ist unser Bewusstsein zu begrenzt; wir 

sehen jeweils nur das, was der Scheinwerfer gerade beleuchtet. Es 

ist, wie wenn wir die Welt durch einen schmalen Spalt beobach-

ten würden, der nur die Sicht auf einen kleinen Ausschnitt frei-

gibt; alles andere liegt im Dunkeln und ist unserer Wahrnehmung 

entzogen. Das Reich des Unbewussten ist riesengroß und konti-

nuierlich, während das Reich des Bewusstseins einem begrenzten 

Feld dauernd wechselnder, momentaner Einblicke gleicht.

Das Bewusstsein beruht weitgehend auf der Wahrnehmung 

und der Orientierung in der Außenwelt. Es ist vermutlich im 

Großhirn lokalisiert, das ektodermen Ursprungs ist und zur Zeit 

16485_inhalt.indd   17 10.12.25   16:00



18

ERSTE VORLESUNG

unserer frühesten Vorfahren wahrscheinlich ein Sinnesorgan der 

Haut war. Von dieser Lokalisierung des Bewusstseins im Gehirn 

sind daher wahrscheinlich die Qualitäten von Empfindung und 

Orientierung abzuleiten. Nicht von ungefähr haben daher engli-

sche und französische Psychologen des frühen siebzehnten und 

achtzehnten Jahrhunderts versucht, das Bewusstsein aus den Sin-

nesempfindungen abzuleiten, so als ob es nur aus solchen be-

stünde. Dies kommt in der berühmten Formulierung zum Aus-

druck:

»Nihil est in intellectu quod non prius fuerit in sensu.«3 In der 

modernen Psychologie lassen sich ähnliche Vorstellungen nach-

weisen. So leitet Freud zwar nicht das Bewusstsein von den Sin-

nesempfindungen, aber das Unbewusste vom Bewusstsein ab. Das 

entspricht der gleichen rationalen Einstellung.

Ich möchte es umgekehrt ausdrücken. Ich würde sagen, dass 

offen-sichtlich zuerst das Unbewusste da ist und dass das Bewusst-

sein sich aus einem unbewussten Zustand entwickelt. In der frü-

hen Kindheit leben wir unbewusst; die wichtigsten Instinktfunk-

tionen laufen unbewusst ab, und das Bewusstsein muss erst vom 

Unbewussten hervorgebracht werden. Dieser Vorgang verlangt 

heftige Anstrengungen. Bewusst leben ist mühsam. Es kann bis 

zur Erschöpfung führen. Das Bewusstsein zu entwickeln, ist eine 

fast unnatürliche Anstrengung. Dies lässt sich zum Beispiel bei 

Primitiven beobachten, die bei der geringsten Anforderung, oder 

sogar ohne eine solche, plötzlich »nicht mehr da sind«. Sie kön-

nen stundenlang einfach dasitzen, und wenn man sie fragt: »Was 

macht ihr? Was denkt ihr?«, fühlen sie sich beleidigt, da sie fin-

den: »Nur ein Verrückter denkt – er hat Gedanken in seinem 

Kopf. Wir denken nicht.« Wenn sie überhaupt denken, so tun sie 

das mehr mit dem Bauch oder dem Herzen. Gewisse Neger-

3 Nichts ist im Geist, was nicht vorher in den Sinnen war. – Vgl. Leib-
nitz, Neue Abhandlungen über den menschlichen Verstand, 2. Buch, 1. Kap., 
Abschn. 2, als Antwort auf Locke. Die Formulierung ist scholastischen Ur-
sprungs; vgl. Duns Scotus, Super universalibus Porphyrii, qu. 3

16485_inhalt.indd   18 10.12.25   16:00



 19

ERSTE VORLESUNG

stämme sind überzeugt davon, dass die Gedanken im Bauch sind, 

denn sie nehmen nur jene Gedanken wahr, die die Leber-, Magen- 

oder Darmfunktion stören. Mit anderen Worten, sie sind sich nur 

emotionaler Gedanken bewusst. Emotionen und Affekte sind 

immer von wahrnehmbaren physiologischen Innervationen be-

gleitet.

Die Pueblo-Indianer sagten zu mir, alle Amerikaner seien ver-

rückt. Als ich sie etwas überrascht nach dem Grund fragte, ant-

worteten sie: »Sie sagen, sie denken mit dem Kopf. Kein normaler 

Mensch denkt mit dem Kopf. Wir denken mit dem Herzen.« 

Diese Menschen leben noch im Homerischen Zeitalter, in dem 

das Zwerchfell (Diaphragma, phren = Geist, Seele) als Sitz der 

psychischen Aktivität angesehen wurde. Das bedeutet eine andere 

Art psychischer Lokalisierung. Unsere Vorstellung vom Bewusst-

sein versetzt das Denken in unseren hocherhabenen Kopf.

Die Pueblo-Indianer hingegen leiten das Bewusstsein von der 

Intensität des Gefühls ab. Abstraktes Denken existiert für sie 

nicht. Da die Pueblo-Indianer Sonnenanbeter sind, legte ich 

ihnen das Argument Augustins’ vor: Gott ist nicht die Sonne, 

sondern der Erschaffer der Sonne.4 Das konnten sie jedoch nicht 

akzeptieren, da sie nicht in der Lage sind, über die Wahrnehmung 

ihrer Sinne und Gefühle hinauszugehen. Deshalb sind Bewusst-

sein und Denken für sie im Herzen lokalisiert. Für uns wiederum 

bedeutet die psychische Aktivität nichts. Nach unserer Auffassung 

liegen Träume und Fantasien »tief unten«, und daher spricht man 

auch vom »Unter-Bewussten«, von den Dingen unterhalb des Be-

wusstseins.

Diese uns seltsam anmutenden Lokalisierungen spielen eine 

große Rolle in der sogenannten primitiven Psychologie, die alles 

andere als primitiv ist. Im Tantra-Yoga und in der Hindu-Philo-

sophie zum Beispiel kann man äußerst präzis ausgearbeitete Sys-

4 In Ioannis Evangelium, Tract. XXXIV, 2, col. 2037. Vgl. Jung, Symbole 
der Wandlung (GW 5), § 16269.

16485_inhalt.indd   19 10.12.25   16:00



20

ERSTE VORLESUNG

teme psychischer Schichten feststellen, von Lokalisierungen des 

Bewusstseins vom Perineum bis zum Kopf. Diese »Zentren« sind 

die sogenannten Chakras; man trifft sie nicht nur in den Yoga-

lehren an, sondern begegnet ähnlichen Vorstellungen auch in alt-

deutschen alchemistischen Werken, die sicher ohne Yogakennt-

nisse entstanden sind.

Wesentlich am Bewusstsein ist, dass nichts bewusst sein kann 

ohne ein Ich, auf das es sich bezieht. Was nicht ans Ich ange-

schlossen ist, ist nicht bewusst. Daher kann man das Bewusstsein 

definieren als die Beziehung psychischer Inhalte zum Ich. Was 

aber ist das Ich? Das Ich ist eine komplexe Gegebenheit, die vor 

allem aus der allgemeinen Wahrnehmung des Körpers, des »Da-

seins«, besteht und sodann aus den Gedächtnisinhalten; man hat 

eine Vorstellung davon, gewesen zu sein, und besitzt eine lange 

Reihe von Erinnerungen. Diese zwei Faktoren sind die Haupt-

pfeiler dessen, was wir das Ich nennen. Deshalb kann man das Ich 

einen Komplex psychischer Fakten nennen. Dieser Komplex be-

sitzt eine große Anziehungskraft, wie ein Magnet; er zieht Inhalte 

aus dem Unbewussten an, aus jenem dunklen Gebiet, von dem 

wir nichts wissen; er zieht auch Eindrücke aus der Außenwelt an, 

und was von all dem in Verbindung mit dem Ich tritt, wird be-

wusst. Was keine solche Verbindung eingeht, wird nicht bewusst.

Meiner Vorstellung nach ist das Ich demnach eine Art von 

Komplex. Natürlich ist das Ich der uns nächstliegende und liebste 

Komplex. Es steht dauernd im Mittelpunkt unserer Aufmerksam-

keit und unserer Wünsche, und es ist das absolut unumgängliche 

Zentrum des Bewusstseins. Spaltet sich das Ich auf – zum Beispiel 

in der Schizophrenie –, so geht jede Wertrelation verloren; die 

Dinge können auch nicht mehr willentlich reproduziert werden, 

da das Zentrum gespalten ist und gewisse Inhalte der Psyche sich 

auf den einen, andere Inhalte sich auf einen anderen Teil des Ich 

beziehen. Daher lässt sich beim Schizophrenen häufig ein unmit-

telbarer Wechsel von der einen zur anderen Persönlichkeit beob-

achten.

16485_inhalt.indd   20 10.12.25   16:00



 21

ERSTE VORLESUNG

Man kann im Bewusstsein eine Anzahl Funktionen unter-

scheiden, die es ihm erlauben, sich auf den Gebieten ektopsy-

chischer und endopsychischer Fakten zu orientieren. Unter Ekto-

psyche verstehe ich das Verbindungssystem zwischen den Inhalten 

des Bewusstseins und den Umwelteindrücken. Es ist ein Orientie-

rungssystem für den Umgang mit den Gegebenheiten der Außen-

welt, die mir durch die Sinnesfunktionen übermittelt werden. Die 

Endopsyche auf der anderen Seite ist das Beziehungssystem zwi-

schen den Inhalten des Bewusstseins und den Prozessen, die unse-

rer Vermutung nach im Unbewussten ablaufen.

Wir sprechen zuerst von den ektopsychischen Funktionen. Da 

ist einmal die Empfindung5, unsere Sinnesfunktion. Unter Emp-

findung verstehe ich das, was die Franzosen »la fonction du réel« 

nennen, also die Gesamtsumme der von mir wahrgenommenen 

äußeren Fakten, die mir durch meine Sinnesfunktionen vermittelt 

werden. Der französische Ausdruck »la fonction du réel« scheint 

mir der umfassendste Ausdruck dafür zu sein. Die Empfindung 

sagt mir, dass etwas ist: Sie sagt nicht, was es ist, und sie sagt auch 

sonst nichts über dieses »etwas« aus, sie sagt mir lediglich, dass 

etwas ist.

Die nächste unterscheidbare Funktion ist das Denken. Wenn 

Sie einen Philosophen fragen, was Denken ist, so wird er es als 

etwas sehr Schwieriges bezeichnen – fragen Sie daher nie einen 

Philosophen danach, denn er ist der Einzige, der nicht weiß, was 

Denken ist. Alle anderen Menschen wissen, was Denken ist. 

Wenn sie zu jemandem sagen:

»Nun denken Sie einmal nach«, so weiß er genau, was Sie mei-

nen; ein Philosoph weiß das aber nie. In seiner einfachsten Form 

sagt mir das Denken, was etwas ist. Es gibt dem Ding einen 

Namen. Es fügt einen Begriff hinzu, da Denken Wahrnehmung 

plus Urteil ist. (Die deutsche Psychologie spricht von Apperzep-

tion.)

5 Vgl. Jung, Psychologische Typen (GW 6), »Definitionen«.

16485_inhalt.indd   21 10.12.25   16:00


