
Anselm Grün  ı   Hsin-Ju Wu

Die Benediktsregel im Licht  
der Tiefenpsychologie



5

Inhalt

Einleitung   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 #

I.	 Die Benediktinische Spiritualität  
als Weg zum Einswerden und die 
Individuation bei C. G. Jung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                	 #

1.	 Die drei Ebenen der  
benediktinischen Spiritualität   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 #

2.	 Der Weg der Individuation nach C. G. Jung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	 #

Die Relativierung der persona   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

Die Integration des Schattens   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 #

Die Integration von Anima und Animus   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

Der Weg zum Selbst   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

3.	 Der Weg zum Selbst in der  
benediktinischen Spiritualität   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 #

Die Relativierung der persona   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

Die Integration des Schattens   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 #

Die Integration von Anima und Animus   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

Der Weg zum Selbst   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

II.	 Die Regel Benedikts im Licht  
der Tiefenpsychologie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 #

1.	 Der Prolog als Einladung zur Selbstwerdung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 #

2.	 Das Demutskapitel als Weg zur Befreiung vom Ego   .   .   .   .   .   	 #

3.	 Beten und Selbsterkenntnis, Beten als Schattenarbeit   .   .   .   	 #



6 7

4.	 Der Abt als Bild für die Integration  
von anima und animus   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 #

5.	 Die Selbstwerdung als Ermöglichung  
von Gemeinschaft   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 #

6.	 Die andere Qualität der Arbeit,  
die aus dem Selbst strömt   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 #

7.	 Die Selbstwerdung und die Bewältigung des Alltags   .  .  .  .  .      	 #

III.	Die Schritte zur Selbstwerdung  
in der Bibel   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          	 #

1.	 Die Bildhaftigkeit der Benediktinischen Spiritualität  
und die bildhafte Auslegung der Bibel    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	 #

2.	 Die Schritte zur Selbstwerdung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 #

Die Relativierung der persona   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

Die Integration des Schattens   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                        	 #

Die Integration von Anima und Animus   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #

Der Weg zum Selbst   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 #  	

Schluss   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  	 #

 

Einleitung

Für manche klingt es wohl etwas fremd, wenn wir beide – Frau Dr. 

Hsin-Ju Wu und P. Anselm Grün – ein Buch über die Beziehung der 

benediktinischen Spiritualität und der Tiefenpsychologie von C. G. 

Jung schreiben. Frau Wu hat sich in den letzten Jahren immer mehr 

in die benediktinische Spiritualität vertieft und versucht heute, die-

se spirituelle Tradition auch in die reformierte Kirche in Taiwan, 

die Presbyterianische Kirche, hinein zu bringen. Denn sie glaubt, 

dass diese Spiritualität der tiefsten Sehnsucht asiatischer Christen 

entspricht. Für sie als Geisteswissenschaftlerin ist es ein zentrales 

Anliegen, wie wir die Spiritualität, über die oft abstrakt geschrie-

ben wird, konkret im Alltag verwirklichen können. In den letzten 

Jahren hat sie sich auch intensiv mit der Tiefenpsychologie von C. G.

Jung auseinander gesetzt. Das hat ihr geholfen, die oft unbewussten 

Hindernisse auf unserem spirituellen Weg zu erkennen. In unseren 

gemeinsamen Gesprächen war uns immer ein Anliegen, wie wir die 

spirituellen Forderungen wie Annehmen und Loslassen konkret 

verwirklichen können. Viele wollen gerne den spirituellen Weg ge-

hen. Aber sie überspringen die unbewussten Voraussetzungen in 

ihrer Seele. Dadurch wird ihr spiritueller Weg oft von moralischen 

Forderungen geprägt, die den Menschen aber überfordern, wenn er 

nicht die unbewussten Tendenzen seiner Seele erkennt und sie mit 

ihnen aussöhnt. Viele spirituelle Lehrer sprechen vom Annehmen 

und Loslassen. Aber was heißt das konkret? Es geht nicht nur da-

rum, seine Emotionen und Leidenschaften anzunehmen, sondern 

auch die Kräfte, die im Unbewussten in uns wirken. Heilsam wird 



8 9

die Spiritualität nur dann, wenn wir auch die unbewussten Kräfte 

in uns respektieren.  Die Tiefenpsychologie von C. G. Jung hilft uns, 

uns selbst ehrlich zu erkennen. Sie verwirklicht das, was Benedikt 

als Demut beschreibt, als Mut, hinabzusteigen in die Tiefen des Un-

bewussten, damit alles in uns verwandelt wird. Die Auseinanderset-

zung mit C. G. Jung hat uns einen neuen Blick auf die benediktini-

sche Spiritualität eröffnet. Und sie hat uns geholfen, die spirituellen 

Ziele, die uns Benedikt vor Augen führt, leichter zu erreichen. Die 

Tiefenpsychologie hilft uns bei der ehrlichen Selbsterkenntnis, 

die für die frühen Mönche die Voraussetzung wirklicher Gotteser-

kenntnis und Gottesbegegnung ist. Und die Spiritualität verleiht der 

Psychologie einen transzendenten Flügel. 

Unsere gemeinsamen Gespräche über benediktinische Spiritualität 

und Tiefenpsychologie haben uns auf die Idee gebracht, dass wir ge-

meinsam ein Buch über die Beziehung der benediktinischen Spiri-

tualität zur Tiefenpsychologie von C. G. Jung schreiben. Der Anstoß 

zu diesem Buch kam von Frau Wu, die in der Verbindung von Tie-

fenpsychologie und benediktinischer Spiritualität einen neuen Weg 

entdeckt hat, wie sie in Taiwan über Spiritualität im Alter so geben 

kann, dass die Menschen – auch die Nichtchristen – davon berührt 

werden und eine Hilfe für ihr Leben entdecken. Ihre Erfahrungen 

bei den Kursen, die sie in Taiwan gibt, und bei den gemeinsamen 

Kursen, die wir in Deutschland geben, haben uns angeregt, syste-

matischer über die Verbindung zwischen Tiefenpsychologie und 

benediktinischer Spiritualität nachzudenken und zu schreiben. So 

ist dieses Buch entstanden aus vielen gemeinsamen Gesprächen, in 

denen Frau Wu wesentliche Gedanken eingebracht hat.

Dabei geht es uns nicht darum, die benediktinische Spiritualität 

auf die psychologische Ebene zu reduzieren. Vielmehr ist es unser 

Anliegen, die therapeutische Dimension und die Weisheit des be-

nediktinischen Weges aufzuzeigen. Es geht Benedikt um den Weg 

zu Gott, um den Weg, auf dem der Mönch immer mehr vom Geist 

Jesu durchdrungen und mit Gott eins wird. Doch dieser Weg ist im-

mer auch ein Weg zum echten Menschsein, ein Weg zum wahren 

Selbst. Jung geht es bei seiner Psychologie um die Ganzwerdung des 

Menschen, um den Weg der Individuation, auf dem der Mensch zu 

seiner Mitte, zu seinem Selbst gelangt. Der spirituelle Weg versteht 

unter dem Selbst das einmalige und unverfälschte und ursprüng-

liche Bild, das Gott sich von jedem von uns gemacht hat. Wir un-

terscheiden daher zwischen dem Selbst als Zentrum der Ganzheit 

bei C. G. Jung und dem wahren Selbst, wie es die Mönchstradition 

beschreibt als das Ebenbild Gottes.

In den gemeinsamen Gesprächen ist uns immer klarer geworden, 

wie wir die Beziehung zwischen Psychologie und Spiritualität be-

schreiben können. So sind wir auf drei Punkte gestoßen.

1	 	Die Psychologie ist ein Instrument, das uns hilft, uns selbst genau 

zu erkennen, die eigenen Schattenseiten wahrzunehmen, die Me-

chanismen, die uns daran hindern, wir selbst zu werden. Die Spi-

ritualität der Wüstenväter weiß: Es gibt keine Gottesbegegnung 

ohne ehrliche Selbstbegegnung. Die Psychologie hilft uns also, 

ehrlich Gott zu begegnen.

2	 	Die Psychologie ist die kritische Instanz, die uns ein Gefühl da-

für gibt, ob eine Spiritualität gesund ist oder krank macht. Immer 

dort, wo die Spiritualität die dunklen Seiten des Menschen über-

springt, verdunkelt sie auch das Gottesbild. Und dort, wo die Spiri-

tualität von Verteufelung anderer Richtungen und von der Ableh-

nung der Sexualität geprägt ist, macht sie den Menschen krank. 

Die Ursache ist nicht nur ein verkehrtes Gottesbild, sondern vor 



10 11

die christlichen Bilder und Symbole der Weisheit der Seele entspre-

chen. Es sind keine erfundenen Bilder, die mit dem Menschen von 

heute nichts zu tun haben. Vielmehr sind es archetypische Bilder, 

die den Menschen zu seinem Selbst, in seine Mitte führen möch-

ten. Wir haben gelernt, die Dogmen der Kirche mit einer neuen 

Sichtweise zu betrachten. Das befreite uns von dem Zwang, wir 

müssten die oft unverständlichen Begriffe der Theologie einfach 

nachbeten. Wir hatten den Mut, die Dogmen als einen Weg zum Ge-

heimnis Gottes zu verstehen. Die Dogmen wissen nicht genau, wer 

Gott und wer der Mensch ist, aber sie halten das Geheimnis Gottes 

und des Menschen offen. Und letztlich sind die Dogmen archety-

pische Bilder, die eine therapeutische Wirkung auf uns ausüben, 

die uns das unserem Wesen entsprechende Bild vom Menschen 

ausdrücken.C. G. Jung nennt das Dogma und die Rituale „Methoden 

geistiger Hygiene“ (Band 11,47). Er schreibt: „Das Dogma drückt die 

Seele vollständiger aus als eine wissenschaftliche Theorie, denn die 

letztere formuliert lediglich das Bewusstsein. Überdies kann eine 

Theorie nichts weiter als etwas Lebendiges durch abstrakte Begriffe 

darstellen. Das Dogma dagegen drückt den lebendigen Prozess des 

Unbewussten passen aus in der Form des Dramas von Sünde, Buße, 

Opfer und Erlösung“. (Bd 11,50)

Jung gilt auch als ein Vertreter der transpersonalen Psychologie. 

Die transpersonale Psychologie – etwa Abraham Maslow – ist da-

von überzeugt, dass die „Metabedürfnisse“, also das Bedürfnis nach 

Schönheit, nach Einheit mit sich selbst und mit Gott, nach Selbst-

transzendenz genau wesentlich zum Menschen gehören wie die 

sexuellen Bedürfnisse, auf die Sigmund Freud fixiert war. Die Psy-

chologie wird dem Menschen nicht gerecht, wenn es nicht seine spi-

rituellen Bedürfnisse und seine spirituelle Sehnsucht ernst nimmt. 

allem eine Verneinung der menschlichen Realität, wie sie etwa 

im Manichäismus und bei der Ablehnung des Leibes vorkommt.

3	 	Die Psychologie beschreibt die Wirkung, die Gott in uns hervor-

ruft, wenn wir an Gott glauben. Sie spricht nicht selbst von Gott, 

sondern von dem, was Gott in der menschlichen Seele tut. Die Psy-

chologie von C. G. Jung lehnt Gott nicht ab, sie rechnet mit Gott, 

der in der menschlichen Seele wirkt durch Träume und durch die 

archetypischen Bilder. Aber sie beschränkt sich auf das, was sie in 

der menschlichen Seele beobachten kann. Die Wirkungen Gottes 

führen zur Ganzwerdung des Menschen. Früher sprach die Psy-

chologie oft von den ekklesiogenen Neurosen, die gerade from-

me Menschen heimsuchen. Daran erkennt die Psychologie, dass 

da ein negatives Gottesbild die Ursache ist. Die Psychologie kann 

also nichts über Gott selbst sagen, aber über die Gottesbilder, wie-

weit sie gesund und heil machen und zum wahren Selbst führen, 

oder ob sie den Menschen spalten, überfordern, krank machen, 

Angst einjagen.

Dass wir die benediktinische Spiritualität mit der Psychologie von 

C. G. Jung verbinden, hat geschichtliche Gründe. Der eine Grund 

liegt in der Erfahrung der Mönche der Abtei Ende der sechziger Jah-

re, der andere Grund in der Erfahrung, die Frau Wu mit der Spiritu-

alität ihrer presbyterianischen Kirche in Taiwan gemacht hat. 

Als ich (P. Anselm) 1968 Theologie studierte, stellte die Studentenbe-

wegung die Religion in Frage. Sie argumentierte mit Begriffen von 

Sigmund Freud, dass Religion eine Neurose sei oder ein Selbstbe-

trug oder eine Projektion unserer infantilen Wünsche auf Gott. Die 

Beschäftigung mit C. G. Jung hat uns gezeigt, dass die Botschaft Jesu 

auch psychologisch gesehen voller Weisheit ist und eine heilsame 

Wirkung auf den Menschen hat. Und wir haben neu erkannt, dass 



12 13

Es ging uns nicht darum, die Spiritualität auf Psychologie zu redu-

zieren, sondern mit der Brille der Psychologie auf die Spiritualität 

zu schauen und in ihr einen heilsamen Weg für uns Menschen zu 

entdecken. Das hat uns den Mut geschenkt, auch die biblischen Er-

zählungen und Gleichnissen tiefenpsychologisch auszulegen und 

in ihnen die Weisheit Jesu und die heilende Wirkung seiner Worte 

und seines Handelns zu entdecken. Auch die tiefenpsychologische 

Auslegung der Bibel will die Bibel nicht auf Psychologie reduzieren, 

sondern uns helfen, die heilende Wirkung der biblischen Worte und 

Geschichten zu erfahren. Der hl. Benedikt empfiehlt den Mönchen 

die lectio divina. In ihr geht es darum, die Worte der Bibel so in uns 

eindringen zu lassen, dass sie uns zu einer neuen Selbsterfahrung 

führen. Darum geht es letztlich auch der tiefenpsychologischen 

Schriftauslegung. Sie will uns helfen, dass uns Jesus selbst in seinen 

Worten berühren und verwandeln kann.

Die Psychologie wurde damals von vielen Theologen abgelehnt. 

Aber der Grund der Ablehnung war oft die Angst, die eigene See-

le genauer anzuschauen. Manche Theologen meinten, sie könnten 

durch rein rationale Überlegungen Gott erkennen und rein rational 

das eigene Verhalten ändern. Doch es braucht den Mut, der eigenen 

Wahrheit ins Gesicht zu schauen und diese Wahrheit dann Gott hin-

zuhalten. Durch unsere Beschäftigung mit der Psychologie wurde 

unsere Spiritualität ehrlicher. Wir bekamen den Mut, auch unsere 

Schattenseiten anzuschauen und sie im Gebet Gott hinzuhalten, da-

mit Gottes Geist und Liebe unsere Schattenseiten erhellt und ver-

wandelt. Unser Gebet war dann nicht mehr nur frommes Tun, son-

dern ehrliche Begegnung mit Gott, die uns in der Tiefe unserer Seele 

verwandelte. Unsere Spiritualität wurde also nicht auf Psychologie 

reduziert, sondern durch die Psychologie noch vertieft. Wir öffne-

ten alles, was in uns auftauchte, für Gott, damit Gott wirklich in 

uns wohnen konnte, nicht nur in den paar Kammern, die wir ihm 

anbieten möchten, weil dort kein Müll herum liegt, wie Frau Wu 

das gerne bildhaft beschreibt. Die wahre Spiritualität öffnet Gott 

gegenüber alle Kammern, auch die Kellerräume, in die wir alles 

Verdrängte hinein gestopft haben. So kann Gott alles in uns ver-

wandeln, damit Gott den ganzen Leib mit seinem Geist durchdringt, 

damit unser Leib wirklich Tempel Gottes wird. Dann ist das Wort 

des hl. Paulus, dass wir Tempel Gottes sind, nicht nur ein from-

mes Wort, sondern es entspricht unserer tiefsten Erfahrung. Dann 

wohnt Gott wirklich in allen Räumen unserer Seele und wir sind 

wirklich Tempel Gottes.

Frau Wu machte in der presbyterianischen Kirche die Erfahrung, 

dass viele theologischen Gedanken zu wenig mit der psychischen 

Situation der Menschen zu tun hatte. Als sie daher die Gedanken 

von C. G. Jung und von ihrer Verbindung mit der Spiritualität selber 

studiert hat, hat sie darin einen guten Weg auch für die Spiritualität 

ihrer Kirche gesehen. Und seither hat sie selber in vielen Vorträgen 

für Christen und Nichtchristen in Taiwan diese Gedanken weiter 

entwickelt, so dass die Menschen in Taiwan diese Verbindung gut 

verstehen und dankbar annehmen konnten. Unser gemeinsames 

Buch zehrt von beiden Erfahrungen, von den Erfahrungen von uns 

Mönchen und von den Erfahrungen von Frau Wu bei ihren Kur-

sen in Taiwan, aber auch in Deutschland. Dort haben wir in den 

letzten Jahren viele Kurse gemeinsam gehalten und immer wieder 

versucht, die Verbindung von Tiefenpsychologie und Spiritualität zu 

praktizieren.

Wir möchten zunächst die Beziehung zwischen der Tiefenpsycholo-

gie von C. G. Jung und der benediktinischen Spiritualität beschrei-

ben und dann versuchen, die Regel Benedikts tiefenpsychologisch 

auszulegen, so wie es heute ja auch eine tiefenpsychologische Bibe-

lauslegung gibt. Wir haben bewusst die Jungsche Tiefenpsycholo-



14 15

I

Die Benediktinische Spiritualität  
als Weg zum Einswerden und die Individuation 

bei C. G. Jung

1.	 Die drei Ebenen der  

benediktinischen Spiritualität

Frau Wu hat P. Anselm immer gefragt, was denn das System der 

benediktinischen Spiritualität sei. Sie wollte genau wissen, wie man 

die vielen Gedanken der Regel in ein klares System zusammenfas-

sen kann. So hat sie im Gespräch mit P. Anselm dann das System 

der drei Ebenen entwickelt. Die drei Ebenen der benediktinischen 

Spiritualität sind: die mystische, die gemeinschaftliche und die 

weltliche Ebene. Auf allen drei Ebenen geht es darum, ganz Mensch 

zu werden. Die mystische Ebene zeigt uns, dass wir erst ganz zu uns 

selbst kommen, wenn wir Gott begegnen und mit Gott eins werden. 

Die Erfahrung der Gemeinschaft führt uns zu einer noch ehrliche-

ren Selbsterkenntnis. Denn die andern decken unsere Schatten-

seiten auf. Und auf der weltlichen Ebene erkennen wir, ob unsere 

Spiritualität wirklich stimmt. Die Arbeit ist für Benedikt ein Test, 

ob wir wirklich spirituell sind, ob wir aus dem Ego oder aus dem 

Selbst heraus arbeiten, ob unsere Spiritualität Frucht bringt oder ob 

sie nur ein narzisstisches Kreisen um sich selbst ist.

gie und nicht andere psychologische Ansätze wie die von Sigmund 

Freud oder der Verhaltenstherapie ausgewählt, weil wir darin vie-

le Gemeinsamkeiten mit der benediktinischen Spiritualität sehen. 

Sowohl der benediktinischen Spiritualität als auch der Tiefenpsy-

chologie geht es um Verwandlung des Menschen. Doch verwandelt 

werden kann nur, was wir anschauen und annehmen. Die Ver-

wandlung gelingt letztlich nur dort, wo wir auch das Unbewusste 

als einen realen Teil unseres Menschseins erkennen und anneh-

men. Die Tiefenpsychologie hat uns gelehrt, dass wir die Forderun-

gen, die Benedikt an die Mönche stellt, letztlich Anweisungen sind 

zum gelingenden Leben. Sie dürfen nicht moralisierend interpre-

tiert werden, sondern als psychologische Wege zur Selbstwerdung 

und zur Einswerdung mit Gott.



16 17

Frau Wu hat diese drei Ebenen der  benediktinischen Spiritualität 

in einem Schaubild dargestellt.

...

...

...

...

...

...

...

...

...

Die drei Ebenen beschreiben, wie der Mönch in seiner Beziehung 

zu Gott, in der Gemeinschaft und in der Arbeit zu seinem wahren 

Selbst findet. Die benediktinische Spiritualität ist nicht nur eine 

mystische Spiritualität, sondern auch eine kollektive Spiritualität 

und eine Spiritualität des Alltags. Sie erdet den Menschen und ver-

bindet die mystische Dimension mit der konkreten Situation im All-

tag eines Mönches, der in der Gemeinschaft lebt und seinen Lebens-

unterhalt durch seiner Hände Arbeit selbst verdienen muss. 

Das Ziel der benediktinischen Spiritualität ist das Einswerden mit 

Gott. Der mystische Theologe Dionysius Areopagita deutet um das 

Jahr 500 das Wort „monachos = Mönch“ von „monas“, das Einheit, 

Einssein bedeutet. Dionysius versteht den Mönch als einen Men-

schen, der die Zerteilung von Mann und Frau  und die Trennung 

zwischen Gott und Mensch überwunden hat und zur ursprüngli-

chen Einheit zurückgefunden hat: „Sie werden Mönche genannt auf 

Grund … des ungeteilten und einheitlichen Lebens, welches ihnen 

durch heiligen Wiederzusammenschluss der zerteilten Aspekte die-

ses Lebens einen lauteren Einheitscharakter verleiht, so dass sie zu 

einer gottähnlichen Einheit werden können und gottgefällige Voll-

endung erlangen.“ (Dionysius Areopagita, P 63,532d)

Das Einswerden mit Gott hat auch eine psychologische Seite. Für 

Evagrius Ponticus kann der Mönch erst dann mit Gott eins wer-

den, wenn er seine eigene Seele mit ihren Leidenschaften kennen 

gelernt hat und zur „apatheia“ gelangt ist, zur inneren Freiheit von 

der Herrschaft der Leidenschaften. Die Selbsterkenntnis ist die Vo-

raussetzung der Gotteserkenntnis. Die Begegnung mit der eigenen 

Wahrheit ist die Bedingung, mit Gott eins zu werden. Der Mensch 

muss also erst ganz er selbst werden, damit er mit Gott eins werden 

kann.

Während Evagrius den Weg zum Ganzwerden und zum Einswerden 

mit Gott in einer religiösen Sprache beschreibt, entfaltet Jung den 

Weg zur Ganzwerdung in einer psychologischen Sprache. Damit 

wir beide Wege miteinander vergleichen können, möchten wir zu-

nächst den Weg der Individuation nachzeichnen, wie ihn C. G. Jung 

versteht. Dann werden wir versuchen, den spirituellen Weg, wie 

ihn die Mönchstradition seit Evagrius Ponticus beschreibt, auf dem 

Hintergrund der Jungschen Psychologie in einer neuen Sprache zu 

deuten.



18 19

2.	 Der Weg der Individuation  

nach C. G. Jung

Jung spricht davon, dass der Mensch in seiner ersten Lebenshälf-

te eine starke „persona“ entwickelt. Die „persona“ könnte man als 

Maske bezeichnen, die der Mensch trägt. Diese Maske besteht aus 

all den Idealbildern, die der Mensch von sich selber hat. Wir brau-

chen die Idealbilder der persona, damit wir uns auf das soziale 

Leben angemessen einlassen können. Doch je stärker die persona 

ist, desto mehr werden die seelischen Kräfte, die den Idealbildern 

nicht entsprechen, verdrängt. Eine starke persona entfernt uns vom 

Selbst, von unserer eigenen Mitte. Dann fühlen wir uns innerlich 

gespalten und leer. 

Jung geht davon aus, dass der Mensch polar strukturiert ist: der 

Liebe entspricht die Aggression, dem Verstand das Gefühl, dem Ver-

trauen die Angst, dem Pf lichtgefühl die Freiheit von allen Normen, 

dem Glauben der Zweifel. Je mehr der Mensch eine Seite betont, des-

to mehr gerät die andere Seite in den Schatten. Im Schatten wirkt 

sie sich dann destruktiv auf den Menschen aus. Die verdrängte 

Seite projizieren wir entweder auf andere oder aber sie spaltet uns 

innerlich. Uns fehlt dann ein wichtiger Bereich unserer Seele. Wir 

werden einseitig und eng. Oft drückt sich der Schatten auch in kör-

perlichen Krankheiten oder Empfindlichkeiten aus.

Die Integration des Schattens

Ein entscheidender Weg für den Prozess der Selbstwerdung besteht 

daher in der Integration des Schattens. Doch zunächst geht es da-

rum, den Schatten zu erkennen.  Wir erkennen unsere Schatten-

seiten, wenn wir uns sehr emotional über das Verhalten anderer 

aufregen.  Hermann Hesse meint einmal, was nicht in uns ist, das 

würde uns auch nicht aufregen. Wir regen uns über das auf, was 

wir bei uns selbst verdrängt haben. Ein anderer Weg, unsere Schat-

tenseiten zu erkennen, besteht darin, unser Reden über andere 

zu untersuchen. Meistens reden wir über das, was wir in uns ver-

drängt haben. Indem wir über andere reden, weigern wir uns, die 

eigenen Schattenseiten anzuschauen. Eine andere Quelle, wie wir 

unsere Schattenseiten entdecken können, sind die Träume. Immer 

wenn uns im Traum etwas verfolgt, dürfen wir davon ausgehen, 

dass uns der eigene Schatten verfolgt. Der Traum möchte uns dann 

einladen, diese Schattenseite anzunehmen.

Die Schattenseite kann aber auch aus meiner eigenen Lebensge-

schichte kommen. Ich lebe häufig die Schattenseite meiner Eltern, 

ohne dass es mir bewusst ist. Es ist ein Phänomen, das wir oft be-

obachten können. Kinder leben die Schattenseiten ihrer Eltern. So 

könnten die Eltern in ihren Kindern eigene Schattenseiten ent-

decken. Die Kinder erkennen, dass von dem äußerlich korrekten 

Verhalten der Eltern die eigenen Schattenseiten verdrängt werden. 

Hinter einem liebevollem Verhalten der Eltern stehen oft unbe-

wusste Machtbedürfnisse. Eltern, die sehr religiös sind, verdrängen 

oft ihre eigenen Zweifel. Oder aber sie berufen sich auf die Bibel 

und merken gar nicht, wie sie damit ihr tyrannisches und recht-

haberisches Verhalten rechtfertigen. Die Kinder erkennen die Zwie-

spältigkeit der Eltern und leben dann oft das Gegenteil, sie leben die 

Schattenseiten der Eltern. Sie lehnen dann den Glauben der Eltern 

ab, weil sie dahinter den Schatten des Unglaubens erkennen oder 

weil ihr der Glaube nur als Maske erscheint, hinter der sich die El-

tern verstecken.

In Firmen zeigt oft die jüngere Generation die Schattenseiten der 

älteren auf. Die ältere Generation ärgert sich, dass die jüngere so 



20 21

sehr auf den eigenen Bedürfnissen beharrt. Die Jungen decken die 

verdrängten Bedürfnisse der Alten auf. Im Kloster ist es oft so, dass 

die Novizen die Schattenseiten des Novizenmeisters aufdecken und 

die jüngere Generation den Schatten der älteren Mitbrüder.

Schon Augustinus spricht davon, dass uns die Bibel unsere Schat-

tenseiten aufzudecken vermag. Immer wenn wir uns über eine Bi-

belstelle ärgern, zeigt das, dass wir  - wie Augustinus meint – un-

ser eigener Feind sind, also etwas in uns selber ablehnen. Es geht 

darum, mit dem Bibeltext solange zu ringen, bis wir unser eigener 

Freund werden. Dann wird auch das Wort Gottes unser Freund. 

Wenn wir uns mit unseren Schattenseiten durch das Ringen mit 

den biblischen Texten aussöhnen, dann werden wir das Wort der 

Bibel als freundlich erleben, dann führt es uns dazu, ganz in Ein-

klang zu kommen mit uns selbst.

Der erste wichtige Schritt auf dem Weg der Individuation ist die 

Arbeit mit dem eigenen Schatten. Verena Kast, eine Schülerin von 

C. G. Jung würde nicht zu schnell von Integration des Schattens 

sprechen. Das ist sicher das Ziel. Doch Verena Kast meint; „Solange 

man mit Menschen zusammenlebt, haben wir Schatten. Wir haben 

alle Emotionen, auch die nicht so schönen. Es gibt aber Jungianer, 

die sagen: Ich hab jetzt meinen Schatten bearbeitet. Die fürchte ich! 

Ist man dem Schatten gegenüber nicht mehr aufmerksam, reagiert 

man schattenhaft, ohne es zu merken.“ (Kast, Interview in: Psy-

chologie heute, April 2025,22) Der Schatten wird immer wieder in 

uns auftauchen. Verena Kast meint, wenn wir die Migranten aus 

dem Kosovo für faul halten, sollten wir genau hinschauen, ob wir 

nicht unsere eigenen Wünsche nach Faulheit auf sie projizieren. Zur 

Konfrontation mit dem Schatten gehört es aber auch, dass wir das 

Helle und Lichte in uns entdecken. Jung schreibt: „Einen Menschen 

seinem Schatten gegenüberstellen, heißt, ihm auch sein Lichtes zei-

gen…Wer zugleich seinen Schatten und sein Licht wahrnimmt, sieht 

sich von zwei Seiten und damit kommt er in die Mitte.“ (Jung Bd 

11,674

Wir sind also unser ganzes Leben lang damit beschäftigt, unsere 

Schattenseiten zu erkennen und uns damit auszusöhnen. Ob sie 

dann schon integriert sind, ist eine andere Frage. Da die Benedikti-

ner immer in Gemeinschaft leben, begegnen sie in den Mitbrüdern 

ständig ihrem eigenen Schatten. Anstatt über andere herzuziehen, 

sollten wir uns daher immer fragen, ob der andere uns nicht an die 

eigenen Schattenseiten erinnert. Die Mönche in der Wüste sagen: 

der andere ist immer ein Spiegel für uns selbst. Anstatt über ihn zu 

urteilen, sollen wir ihn als Spiegel akzeptieren, in dem wir unsere 

eigenen Schattenseiten erkennen. Benedikt rechnet damit, dass es 

ein lebenslanger Prozess ist, sich nicht über seine Mitbrüder aufzu-

regen und über ihre Fehler und Schwächen ständig zu reden, son-

dern immer nach dem eigenen Schatten zu fragen, der sich in uns 

zu Wort meldet und den wir lieber verdrängen, indem wir ihn auf 

die andern projizieren. Frau Wu hat immer wieder gesehen, wie wir 

auch in der Familie und in der Arbeitswelt unseren eigenen Schat-

tenseiten begegnen. Sie ist daher vor allem von der Wahrhaftigkeit 

der benediktinischen Spiritualität fasziniert. Wenn wir die bene-

diktinische Spiritualität nicht moralisierend und dogmatisierend 

interpretieren, sondern mit Hilfe der Tiefenpsychologie, dann wird 

der spirituelle Weg uns wirklich helfen, zu unserem wahren Selbst 

zu finden. Die spirituellen Lehren bleiben dann nicht leere Worte, 

sondern sie werden zu Worten des Lebens, zu Worten, die zum wah-

ren Leben führen.

Benedikt verzichtet darauf, ein Ideal der Gemeinschaft zu entwer-

fen, er beschreibt vielmehr das Leben in der Gemeinschaft als le-

benslangen Prozess, sich selbst und seine Schattenseiten zu erken-



22 23

nen und daran zu arbeiten. Daher kann man seine Spiritualität eine 

Spiritualität von unten nennen. Wenn unsere Spiritualität von oben, 

von Idealen ausgeht, mit denen wir uns identifizieren, sind wir im-

mer in Gefahr, die Schattenseiten, die dem Ideal nicht entsprechen, 

in uns zu verdrängen und in den Schatten zu verbannen. Doch vom 

Schatten aus werden sie sich destruktiv für uns selbst und für die 

Gemeinschaft auswirken. Es gibt nicht nur die Schattenseiten des 

einzelnen, sondern auch einer Gemeinschaft. Wenn die Gemein-

schaft sich etwa als Haus der Liebe versteht, werden alle Aggressi-

onen verdrängt und zeigen sich dann doch in einer harten und oft 

kalten Behandlung einzelner Mitglieder. Wenn eine Gemeinschaft 

das Ideal des Mönchtums zu hoch hält, merkt sie gar nicht, wie 

recht banale und oft auch böse Gedanken dabei verdrängt und auf 

geheime Weise dann doch ausgelebt werden. In einem Kloster, das 

die Armut als hohes Ideal verkündet, brauchen auf einmal die Hälf-

te aller Mönche oder Nonnen eine Sonderkost, die die Küche für sie 

bereiten muss. 

Auch in den Familien und in der Gesellschaft können wir kollekti-

ve Schattenseiten erkennen. Da verurteilt man in einer religiösen 

Familie Menschen, die nicht dem eigenen Ideal entsprechen. Man 

merkt gar nicht, wie hart man über andere urteilt. Oder in einer 

Gesellschaft, die stolz ist auf ihre wirtschaftlichen Erfolge, wer-

den Menschen, die dem Leistungsanspruch nicht entsprechen, als 

Schwächlinge abgetan. Das zeigt sich auch in christlichen charis-

matischen Gemeinden, die ihre Spiritualität sehr euphorisch leben, 

dabei aber ständig vom Teufel reden. Sie projizieren ihre negativen 

Seiten auf den Teufel. Sie spalten das eigene Böse von sich selber ab 

und projizieren es auf den Teufel. Anstatt sich dem Bösen in der ei-

genen Seele zu stellen, sprechen sie dann von Besessenheit. Doch 

damit weichen sie der eigenen Wahrheit aus.

 

Die Integration von Anima und Animus

Der nächste Schritt auf dem Weg der Individuation ist die Integra-

tion von Anima und Animus. Jung meint, den Schatten zu integrie-

ren, wäre das Gesellenstück: „Mit der anima auszukommen, hinge-

gen das Meisterstück, welches nicht viele zustande bringen.“ (Jung, 

Briefe III 225)

Anima und Animus sind für C. G. Jung weibliche und männliche 

Seelenanteile, die in jedem Menschen vorhanden sind. Und es ist 

die Aufgabe jedes Mannes und jeder Frau, den jeweiligen Gegenpol 

in sich zu integrieren. Doch bevor wir davon sprechen, ist eine Er-

klärung der Begriffe notwendig. Heute haben Jungschüler die Sicht 

von Anima und Animus erweitert. Sie verstehen beide als archety-

pische Seelenbilder, die sowohl im Mann als auch in der Frau ange-

legt sind. Das gilt nicht nur für heterosexuelle, sondern auch für ho-

mosexuelle Menschen. Zur Ganzwerdung des Menschen gehört es, 

beide Seelenbilder in sich zu verwirklichen. (Vgl. Lautenschlager 24)

Anima und Animus haben für C. G. Jung immer konkret mit der 

Vater- und Muttererfahrung zu tun. Die Anima des Mannes entwi-

ckelt sich durch seine Erfahrung mit der Mutter, der Animus der 

Frau durch ihre Erfahrungen mit dem Vater. Allerdings sind die Er-

fahrungen des Vaters oder der Mutter immer auch von den eigenen 

Projektionen abhängig. Und der Sohn projiziert sein archetypisches 

Bild von der Anima auf seine Mutter und die Tochter ihr archety-

pisches Bild von Animus auf den Vater. Das archetypische Bild von 

Animus und Anima ist auch von der jeweiligen Kultur abhängig. 

So meint Jung, dass die Vorstellung, die jemand von seinem Vater 

hat, nie mit dem konkreten Vater übereinstimmt. Die Vorstellungen 

sind immer auch von den subjektiven Bildern beeinf lusst, die der 



24 25

Sohn oder die Tochter in sich trägt. Die Vorstellung vom Vater „ist 

eine komplexe Größe, für die der wirkliche Vater nur zum Teil ver-

antwortlich ist; ein unbestimmt großer Teil daran fällt dem Sohne 

zu.“ (Jung, Bd 9 II 27)

Jung meint nun, es sei leichter den eigenen Schatten einzusehen und 

anzunehmen als Anima und Animus. „Jedermann versteht daher 

leicht und sofort, was mit Schatten, inferiorer Persönlichkeit und 

dergleichen gemeint sein könnte. … Mit Animus und Anima verhält 

es sich aber keineswegs so einfach; erstens gibt es keine moralische 

Erziehung in dieser Hinsicht, und zweitens hat man sich meist mit 

dem Rechthaben begnügt und sich lieber gegenseitig verunglimpft.“ 

(Jung, Band 9 II, 26)

Für Jung sind Anima und Animus archetypische Bilder, die aus dem 

kollektiven Unbewussten stammen. „Sie personifizieren dessen In-

halte, welche, wenn aus der Projektion zurückgeholt, dem Bewusst-

sein integriert werden können.“ (Ebd 29) Jung erlebt die Erkenntnis 

von Anima und Animus als Neuland. Daher stößt sie auf soviel Wi-

derstand. Aber für den Prozess der Individuation ist es notwendig, 

sich auf diese archetypischen Bilder einzulassen, weil von ihnen 

viel Energie ausgeht. Wenn sie verdrängt werden, führt das eben 

zum ständigen Kampf um das Rechthaben zwischen Mann und 

Frau.

Söhne und Töchter erleben entweder einen positiven oder negativen 

Mutterkomplex und Vaterkomplex. Ihre persönlichen Erfahrungen 

prägen dann auch ihr Bild von Anima und Animus. Die Anima der 

Mutter wird oft als Eros erlebt. Eros hat die Fähigkeit zu verbinden, 

einen Raum der Geborgenheit und Heimat zu schaffen. Jung bringt 

die Anima mit den Göttinnen der Griechen in Beziehung. Daher ver-

wirklicht die Anima immer Aspekte von Aphrodite, Helena, Perse-

phone und Artemis. Sie kann also positive und negative Züge haben. 

Die positive Funktion der Anima ist, dass sie uns in die Weisheit des 

Unbewussten einführt, dass sie dem Mann eine tiefere Ahnung von 

den Dingen vermittelt als es seiner Natur entspricht. Sie kann für 

den Mann „eine Quelle der Information über Dinge sein, für die der 

Mann keine Augen hat. Sie kann ihm Inspiration bedeuten; ihr dem 

männlichen oft überlegenes Ahnungsvermögen kann ihm nützliche 

Warnung geben, und ihr aufs Persönliche orientiertes Gefühl ver-

mag ihm Wege zu zeigen, die seinem persönlich wenig bezogenen 

Gefühl unauffindbar wären.“ (Jung, Band 7, 207)

Der negative Zug ist das Festhalten, das Vereinnahmen oder gar das 

Verschlingen des anderen, wie es vom Bild des Uroboros, der ver-

schlingenden Schlange zum Ausdruck kommt. Wenn der Mann sei-

ne Anima nicht integriert oder sie gar leugnet, dann drückt sich sei-

ne Anima in schlechten Launen aus, die ihn beherrschen. Er schiebt 

den Grund für seine schlechten Launen irgendwelchen negativen 

Erlebnissen zu. Aber der tiefere Grund dafür ist die Verdrängung 

oder Leugnung seiner Anima.

Der Animus entspricht in der griechischen Mythologie dem Hermes, 

der keine Eros- sondern eine Logos-Struktur hat. Aber auch Hermes 

ist schillernd. Er ist der Götterbote, der uns in tiefere Weisheit ein-

führt. Aber er ist auch der Trickser, der Betrüger, der nur auf seinen 

Vorteil aus ist. Und er gilt als der Gott der Magie. Männer, die sich 

als Guru präsentieren, verwirklichen diesen Hermes-Aspekt. Der 

Animus ist kreativ und tatkräftig, aber er kann auch herrschsüch-

tig und tyrannisch werden. Wenn die Frau ihren Animus nicht inte-

griert, dann zeigt er sich in festen Meinungen. „Die Animusmeinun-

gen haben sehr häufig den Charakter von soliden Überzeugungen, 

die nicht leicht zu erschüttern oder von Prinzipien, die anscheinend 

unantastbar gültig sind.“ (Jung, Band 7,227)



26 27

Männer und Frauen, die Anima und Animus nicht integrieren, pro-

jizieren oft die männlichen oder weiblichen Anteile auf konkrete 

Männer und Frauen. Eine taiwanische Professorin erzählte, dass 

manche Professoren ihre Anima als Bild der Prinzessin auf junge 

Kolleginnen projizieren, mit denen sie dann f lirten oder die sie för-

dern. Doch mit reifen gleichaltrigen Frauen tun sie sich schwer. Für 

Frauen, die schlechte Erfahrungen mit tyrannischen Vätern oder 

auch Männern in ihrer Umgebung gemacht haben, ist es oft schwie-

rig, den Animus zu integrieren. Sie werden dann oft vom Animus 

beherrscht, der sie innerlich hart macht und sie ihre weiblichen 

Stärken verdrängen lässt. 

Es ist natürlich nicht so einfach zu beurteilen, wann ein Mann sei-

ne Anima und wann eine Frau ihren Animus integriert hat. Aber 

normalerweise zeigt sich die Integration darin, dass Männer und 

Frauen auf Augenhöhe miteinander umgehen, dass sie sich gegen-

seitig gelten lassen und einander befruchten. Dann haben Männer 

es nicht mehr nötig, Frauen zu entwerten oder über sie Witze zu 

machen. Und Frauen hören auf, auf die Männer im Allgemeinen 

zu schimpfen. Sie können selber spüren, wo ihnen ein reifer Mann 

begegnet, der seine Anima integriert hat. Auf jeden Fall ist es inter-

essant, bei den Begegnungen zwischen Männern und Frauen zu er-

spüren, wo da eine Integration vorliegt und wo man entweder den 

Gegenpol auf andere projiziert oder von ihm beherrscht wird. Oft 

werden Männer, die nach außen hin als die großen Macher auftre-

ten, von ihrer Anima beherrscht und sind daheim völlig abhängig 

von Frauen.

Jeder Sohn und jede Tochter erlebt sowohl Vater- wie Mutterwun-

den. Der introvertierte Sohn, der dichtet oder sich ganz der Musik 

verschreibt, wird vom Vater, der als Handwerker oder Ingenieur 

der typische Macher ist, oft als unmännlich entwertet. Und wenn 

die Mutter eine negative Männererfahrung gemacht hat, wird sie 

den Sohn als Mann entwerten. Umgekehrt wird der Vater, der sei-

ne Anima nicht integriert hat, nicht nur seine Frau, sondern auch 

seine Tochter entwerten. Und die Mutter wird oft genug ihre ei-

genen Wünsche in die Tochter hineinlegen und sie so auf das Bild 

festlegen, das sie sich von ihr gemacht hat. Oder sie nimmt sie als 

Vertraute und erzählt ihr, wie unmöglich ihr Vater ist. Das verun-

sichert die Tochter, sie traut ihrem eigenen Gefühl nicht mehr. Zur 

Integration von Anima und Animus gehört es auch, seine Vater- und 

Mutterwunden anzuschauen, in der Hoffnung, dass sie verwandelt 

werden. 

Jung stellt immer wieder fest, dass sich viele weigern, sich mit dem 

Thema Anima und Animus zu beschäftigen. Sie haben Angst vor 

der anderen Seite, vor dem Unbewussten, auf das die archetypi-

schen Bilder von Anima und Animus verweisen. Das Unbewusste 

kann man nicht kontrollieren. In unserer rationalistischen Welt 

möchten wir alles im Griff haben. Die Weigerung, sich mit Anima 

und Animus zu beschäftigen, die uns den Zugang zum Unbewuss-

ten des Mannes und der Frau ermöglichen, führt zu einer Fortset-

zung des Geschlechterkampfes.  Aber wer den Weg zur gelingenden 

Individuation, den Weg zum inneren Selbst geht, kommt an der In-

tegration von Anima und Animus nicht vorbei. Er tut das nicht nur 

deshalb, weil er ein ganzer Mann und eine ganze Frau werden will, 

sondern auch, weil er die Beziehungen zu Männern und Frauen be-

fruchten möchte, weil er zu einem guten Miteinander von Männern 

und Frauen beitragen möchte.

Doch es braucht Mut, sich den archetypischen Bildern von Anima 

und Animus zu stellen, weil es unser bisheriges Selbstbild verun-

sichert. Wir können nicht mehr behaupten, dass wir ganz genau 

wissen, was und wie ein Mann oder eine Frau zu sein hat. Wenn 

wir uns mit den archetypischen Bildern beschäftigen, werden wir 



28 29

in uns neue Seiten entdecken. Der Mann wird durch die Integration 

der Anima weicher, er legt jetzt mehr Wert auf gute Beziehungen, er 

hört besser zu. Und die Anima führt ihn auch zu seiner spirituellen 

Seite, die in jedem von uns schlummert. Die Frau wird durch den 

Animus klarer, selbstbewusster, sie bekommt mehr Mut, etwas an-

zupacken, sich in der Welt zu engagieren, eine Firma zu leiten, Füh-

rungsaufgaben zu übernehmen. Die Gefahr ist natürlich, dass der 

Mann zu weiblich und die Frau zu männlich wird. Die gelingende 

Integration lässt den Mann Mann sein und die Frau Frau. Aber sie 

vergleichen sich nicht mehr, sondern lassen einander gelten. Und 

sie inspirieren und ergänzen einander. 

Der Weg zum Selbst

Das Ziel der Individuation ist für Jung die Selbstwerdung. Das Selbst 

ist die innere Mitte des Menschen. Das Selbst verbindet das Bewuss-

te mit dem Unbewussten, nicht nur mit dem persönlichen Unbe-

wussten, sondern auch mit dem kollektiven Unbewussten. Im kol-

lektiven Unbewussten sind die Erfahrungen der ganzen Menschheit 

gesammelt, vor allem auch die spirituellen Erfahrungen. Für Jung 

ist das Verständnis des kollektiven Unbewussten eine wichtige Be-

dingung, die religiösen Rituale, Symbole und auch Dogmen zu ver-

stehen. Er spricht von der Weisheit der Seele. Die Weisheit der Seele 

weiß um das Göttliche und Numinose, sie weiß, dass es etwas gibt, 

was größer ist als wir selbst. Zum Selbst – so meint Jung – gelangt 

der Mensch nur, wenn er auch das Gottesbild in sich integriert. Die 

Symbole der Religion drücken das mit dem Bild des „inneren Got-

tes“ aus, der den Menschen zu seinem wahren Selbst führt. Doch 

das Selbst „steht nie und nimmer an Stelle Gottes, sondern ist viel-

leicht ein Gefäß für die göttliche Gnade.“ (Jung Bd 11,675)

C. G. Jung spricht nur vom psychologischen Weg zum Selbst. Doch 

für ihn gehört das Gottesbild wesentlich zur Selbstwerdung. Al-

lerdings ist das Gottesbild nur das, was in der menschlichen Seele 

erfahrbar wird. Dabei ist nicht gesagt, ob dieses Gottesbild auf den 

transzendenten Gott hinweist. Jung bekennt persönlich, dass dem 

Gottesbild der wirkliche Gott entspricht. Doch als Psychologe be-

schränkt er sich auf das Erfahrbare im Menschen und das ist das 

Gottesbild. Als er gefragt wurde, ob er an Gott glaubt, antwortet er: 

„Ich weiß“. Und er erklärt dieses Wort so: „Ich weiß, dass ich offen-

bar mit einer an sich unbekannten Größe konfrontiert bin, die ich 

in consensu omnium Gott nenne. Ich gedenke Seiner, ich rufe ihn 

an, wann immer ich mich Seines Namens bediene, in Zorn oder 

in Angst, und wann immer ich unwillkürlich sage: O Gott! Das ge-

schieht dann, wenn ich jemandem oder etwas begegne, die stärker 

sind als ich… Ich nenne sie einen persönlichen Gott, da sein Schick-

sal im eigentlichen Sinn auch mich selbst darstellt, vor allem wenn 

jene Macht in Gestalt des Gewissens an mich herantritt als eine vox 

dei, mit der ich sogar sprechen und mich auseinandersetzen kann.“ 

(Briefe III, 276) 

Als Psychologe beschränkt sich Jung auf das Gottesbild, das wesent-

lich zum Selbst gehört. Wenn Benedikt und die monastische Traditi-

on vom Einswerden mit dem transzendenten Gott sprechen, so zeigt 

das, dass nicht wir alles machen müssen, um zu unserem wahren 

Selbst zu gelangen, sondern dass Gott uns selber zu unserem Selbst 

führt. Die Mystik drückt das aus mit dem Bild der Gottesgeburt im 

Menschen. Wenn Gott im Menschen geboren wird, dann wird das 

ursprüngliche, unverfälschte und einmalige Bild in uns sichtbar, 

das Gott sich von jedem von uns gemacht hat. Die Gottesgeburt kön-

nen wir nicht aus eigener Kraft erlangen, sie geschieht aus Gnade. 

Es ist daher immer Gottes Gnade, wenn unsere Selbstwerdung ge-

lingt.



30 31

3.	 Der Weg zum wahren Selbst in der 

benediktinischen Spiritualität

Wenn wir die vier Schritte der Individuation nach C. G. Jung – Re-

lativierung der persona, Integration des Schattens, Integration von 

Anima und Animus und in Berührung kommen mit dem Selbst – 

mit der Mönchstradition vergleichen, werden wir viele Gemeinsam-

keiten entdecken. Benedikt setzt in seiner Regel die Erfahrung der 

Wüstenväter voraus, wie sie vor allem Evagrius Ponticus beschrie-

ben hat. Diese Erfahrungen hat Johannes Cassian, auf den sich Be-

nedikt bezieht, für den Westen erschlossen. Die Spiritualität der 

Wüstenväter haben ihre Spiritualität immer als Weg zu Gott und 

zugleich zu ihrem wahren Selbst verstanden. Es geht ihnen um 

die Verwirklichung dessen, was Gott in der Schöpfungsgeschichte 

gesagt hat: „Gott schuf den Menschen als sein Abbild; als Abbild 

Gottes schuf er ihn. Als Mann und Frau schuf er sie.“ (Gen 1,27) Die 

frühen Kirchenväter – Origenes und Clemens von Alexandrien – 

unterscheiden hier Bild (eikon) und Gleichnis (homoiosis). Gott hat 

den Menschen nach seinem Bild geschaffen. Unsere Aufgabe ist es, 

durch Gebet und Askese dem Bild immer ähnlicher zu werden, das 

heißt aber auch, dass wir ganze Menschen werden: Mann und Frau, 

wie es der Schöpfungsbericht zum Ausdruck bringt. (Lars Thun-

berg, Der Mensch als Abbild Gottes 305f) 

Relativierung der persona

Evagrius Ponticus, der als der Psychologe der Wüstenväter gilt, hat 

den spirituellen Weg des Mönches aus ausführlichsten beschrieben. 

Für ihn ist die Bedingung für den geistlichen Weg, dass sich der 

Mönch der eigenen Wahrheit stellt, dass er mit seinen Leidenschaf-

ten ringt. Dabei fordert Evagrius, dass der Mönch seine persona, sei-

ne Maske, erkennt. Die Mönche in der Wüste kannten die Gefahr, 

dass sie sich als große Faster und strenge Asketen sahen. Das war 

ihre persona, ihr Selbstbild. Doch die Wüstenväter stellten solche 

Mönche, die sich mit ihrer persona identifizierten, auf die Probe, 

indem sie diese typischen Faster und Asketen provozierten. Wenn 

die dann sehr emotional reagierten, mussten sie erkennen, dass sie 

sich hinter ihrer persona versteckt hatten. Die weisen Väter deck-

ten dann ihre Schattenseiten auf. Für Evagrius ist es wichtig, dass 

wir all die Idealbilder, die wir von uns haben, loslassen, um uns den 

eigenen Schattenseiten zu stellen. 

Die Integration des Schattens

Das zentrale Thema bei Evagrius und bei den Wüstenvätern ist 

das Ringen mit den acht Leidenschaften. Die Leidenschaften sind 

in jedem von uns. Sie hindern uns daran, an unseren Idealbildern 

festzuhalten. Doch es geht nicht darum, die Leidenschaften zu un-

terdrücken oder abzuschneiden, sondern sich mit ihnen vertraut zu 

machen. In einem Väterspruch heißt es: „Wenn die Leidenschaften 

eintreten und du ihnen gibst und von ihnen nimmst, so werden sie 

dich bewährter machen.“ (Apo 386) Wenn wir die Leidenschaften 

unterdrücken, fehlt uns die Energie, die darin liegt. Genauso ist es 

mit dem Schatten. Der Schatten führt uns zu inneren Quellen, die 

uns verborgen bleiben würden, wenn wir den Schatten weiterhin 

verdrängen.

Evagrius rät dem Mönch, der sich seinen Leidenschaften stellt. „sei-

ne Gedanken zu beobachten. Achten sollte er auf ihre Intensität, 

auch darauf, wann sie nachlassen, wann sie entstehen und wieder 

vergehen. Er sollte die Vielfalt seiner Gedanken beobachten, die Re-

gelmäßigkeit, mit der sie immer wieder auftauchen… Dann sollte 

er Christus bitten, ihm all das zu erklären, was er beobachtet hat.“ 



32 33

(Evagrius, Praktikos 50) In der Sprache Jungs könnte man sagen: 

Der Mönch soll sich vertraut machen mit seinen Schattenseiten und 

sie dann mit Christus besprechen, dh. er sollte sie bewusst anschau-

en und im Gespräch mit Christus erkennen, was die Schattenseiten 

ihm sagen möchten und wo sie für ihn zur Quelle neuer Energie 

werden können. 

Die Integration von Anima und Animus

Die Integration von Anima und Animus vermutet man nicht bei 

den Mönchen, die sich ja in die Wüste zurückgezogen und oft genug 

auch von Frauen ferngehalten haben. Doch zwei Beispiele sollen zei-

gen, dass die Integration von Anima und Animus von einigen Mön-

chen durchaus gelungen ist. Das erste Beispiel ist Evagrius Ponticus. 

Evagrius hatte gute Beziehungen zu Frauen, denen er immer wieder 

schrieb. In diesen Briefen belehrt er die Frauen nicht, sondern ist 

bereit, auch von ihnen zu lernen.

Für Evagrius ist die wichtigste Haltung des Mönches die Sanftmut. 

Der Mönch, der andere begleiten möchte, sollte vor allem sanftmü-

tig sein. Evagrius stellt dem geistlichen Vater Mose vor Augen, von 

dem die Schrift sagt, dass er „sanftmütiger war als alle Menschen“ 

(Num 12,3). Und wir sollen Jesus nachahmen, der sanftmütig und 

demütig von Herzen war: „Lasst auch uns jene Sanftmut dessen er-

werben, der sprach: Lernet von mir, denn ich bin sanftmütig und 

demütig von Herzen, auf dass er uns seine Wege lehre und im Him-

melreich erquicke.“ (Briefe 56)

Das deutsche Wort „sanftmütig“ hängt zusammen mit der Wurzel 

für „sammeln“. Sanftmütig ist der, der den Mut hat, alles, was in sei-

ner Seele ist, das Bewusste und Unbewusste, Anima und Animus zu 

sammeln, damit alles in einem friedlichen Miteinander zusammen 

sein kann. Wer sanftmütig andere begleitet, der richtet die Sünder 

nicht, sondern er tröstet sie und richtet sie auf. Wie Evagrius eine 

sanftmütige Begleitung konkret versteht, das zeigt er in den vielen 

Briefen, die er an Männer und Frauen, an Mönche und Nonnen 

schreibt. Sie sind voller Sanftmut und Zärtlichkeit. Diese beiden 

Haltungen zeigen, dass Evagrius in sich Anima und Animus inte-

griert hat. 

Ein paar Beispiele sollen das konkretisieren. So schreibt Evagrius 

an Melania, eine römische Adlige, die ihre weltliche Karriere auf-

gegeben hat und auf dem Ölberg ein Kloster von Nonnen gegründet 

hat: 

Du also, Besonnene, mühe dich, ein gutes Beispiel nicht allein den 

Frauen zu werden, sondern auch den Männern, um allen nach Art 

eines Urbildes ein Bild der Geduld zu werden! Denn es gebührt ei-

ner Jüngerin Christi, bis aufs Blut zu kämpfen und jedermann zu 

zeigen, dass unser Herr auch die Frauen gegen die Dämonen mit 

Männlichkeit gewappnet hat.“ (Brief 1)

In diesen Worten wird deutlich, dass auch Melania – und mit ihr 

viele Nonnen, auch viele Wüstenmütter – in sich Anima und Ani-

mus, die Fähigkeit zur gastfreundlichen Beziehung und die Fähig-

keit zum Kampf gegen die Dämonen miteinander verbunden haben. 

Evagrius reiste auch einmal nach Jerusalem und wurde von Mela-

nia gastfreundlich aufgenommen. Daraufhin schrieb er ihr in ei-

nem Brief: 

Sehr habe ich mich an deiner Liebe ergötzt, und vollkommen war 

deine Gastfreundschaft mir gegenüber. Und wie soll ich dir die Er-

quickung vergelten, die ich bei dir gefunden habe? Es sei der Herr 

in deinem Herzen „der große Hohepriester, der den Himmel über-



34 35

schreitet“ und alles erfüllt. Er erhebt dein Haupt über deine Feinde, 

lehre dich die Erkenntnis der Gerechtigkeit und offenbare dir die 

Weisheit seiner Geheimnisse.“( Brief 31)

Christus selbst bewirkt in Melania, dass sie ihr Haupt über ihre 

Feinde erheben kann, dass sie in sich die gleiche männliche Kraft 

hat wie die Mönche, aber dennoch dabei die Frau bleibt, die gast-

freundlich ist, die den Gästen eine zärtliche Liebe erweist, die ihnen 

gut tut und sie innerlich erquickt.

Das beste Beispiel für die Integration des Schattens und von Ani-

ma und Animus ist der hl. Benedikt selbst. Wenn wir die Lebensbe-

schreibung des hl. Benedikt durch Papst Gregor tiefenpsychologisch 

deuten, dann können wir sie als Weg der Individuation verstehen. 

Benedikt begegnet in der Einsamkeit seinem Schatten. Und auch als 

Abt begegnet er seinem eigenen Schatten etwa in den Mönchen, die 

ihn vergiften wollen. Dann begegnet er seiner Anima, zuerst in Ge-

stalt einer schönen Frau, die in ihm die Flamme einer leidenschaft-

lichen Liebe entfacht. Die Anima begegnet ihm als Geliebte, aber 

auch als Dirne, etwa in den jungen Mädchen, die vor seinen Mön-

chen tanzen, um sie zu verführen. Und die Anima begegnet ihm in 

der Amme, in der vereinnahmenden Mutter. Zuletzt begegnet er der 

Anima als Schwester. Die Begegnung mit Scholastika können wir 

daher nicht nur als Begegnung mit der leiblichen Schwester ver-

stehen, sondern auch mit seiner Anima. Die Anima als Schwester 

ist Seelenführerin. Sie führt den Mann in Bereiche, in die er selbst 

nie vorstoßen würde. Und sie verleiht ihm eine tiefere Weisheit, die 

mehr ist als Verstandeswissen. Und sie öffnet ihn für die numinose 

Qualität, für das göttliche Geheimnis. Gregor schildert das in der 

wunderbaren Erzählung von der letzten Begegnung zwischen Bene-

dikt und seiner Schwester Scholastika. Scholastika möchte die gan-

ze Nacht mit ihrem Bruder sprechen. Doch Benedikt möchte sich an 

das Gesetz halten, dass er keine Nacht außerhalb des Klosters ver-

bringen darf. Da betet Scholastika und sofort entsteht ein Unwetter, 

so dass Benedikt unmöglich ins Kloster zurückkehren kann. Gregor 

meint, Scholastika habe mehr vermocht, weil sie mehr geliebt hat. 

Und sie habe dem Willen des Mannes die Kraft entgegen gestellt, 

die aus dem Herzen einer Frau kommt. Das Herz ist stärker als der 

Wille. Denn das Herz hat Anteil an den Gefühlen und an der Quel-

le des göttlichen Geistes. So öffnet die Schwester dem Bruder sein 

Herz für Gott. Aber wir können diese Geschichte auch als Bild für 

die Selbstwerdung Benedikts deuten. Jetzt ist er eins geworden mit 

seiner Anima und durch sie hat er einen neuen Zugang zu Gott ge-

funden, der von seinem Wesen her Liebe ist. Diese Integration von 

Anima und Animus kommt auch konkret zum Ausdruck, als Bene-

dikt den Leichnam seiner Schwester holen und in dem Grab begra-

ben lässt, das er für sich selbst bereitet hat. Im Tod werden sie so 

ganz eins. 

Wie die Vollendung der Selbstwerdung aussieht, hat Gregor dann 

in der kosmischen Vision beschrieben. Benedikt sieht in einem 

einzigen Sonnenstrahl die ganze Welt. Gregor begründet diese Er-

fahrung so: „Die Seele des Schauenden wird sogar über sich selber 

hinausgehoben werden. Wenn sie im Lichte Gottes ihrer selbst ent-

rückt ist, wird sie innerlich weit. …Dem Licht, das für seine Augen 

aufstrahlte, entsprach ein anderes, inneres Licht, das in seinem 

Herzen auf leuchtete.“ (Grün, Einswerden 70f) Gregor beschreibt 

in dieser Vision, wie Benedikt nicht nur mit sich selbst, sondern 

mit der ganzen Welt und mit Gott eins geworden ist. Der Mensch 

kann mit Gott und mit der Welt erst eins werden, wenn er zuvor 

mit sich eins geworden ist, wenn alle seine Kräfte, männliche und 

weibliche, Verstand und Herz, Bewusstes und Unbewusstes im gött-

lichen Licht zusammen geschmolzen sind. So beschreibt Gregor mit 

diesem Bild nicht nur die Mystik Benedikts, sondern auch die Voll-



36 37

endung seiner Selbstwerdung. Das Selbst ist nach Jung voller Licht 

und es berührt den Urgrund allen Seins. Da erscheint auf einmal 

alles eins, einfach, durchleuchtet, hell und klar. Wenn wir so mit 

Gott eins sind, übersteigen wir die psychologische Ebene der Selbst-

werdung, dann erleben wir eine innere Freiheit, einen Frieden mit 

uns selbst und mit allem und eine tiefe Freude, die uns niemand 

mehr nehmen kann.

Der Weg zum Selbst

Das Ziel des spirituellen Weges ist für Evagrius das Einswerden mit 

Gott auf dem Grund der eigenen Seele. Die Voraussetzung für dieses 

Einswerdens ist die Erfahrung innerer Leere. Der Mönch soll frei 

werden von allen Gedanken und Gefühlen, um auf dem Grund der 

Seele den heiligen Raum in sich zu entdecken, in dem Gott selber 

wohnt. Dort, wo Gott in ihm wohnt, kommt der Mönch auch zu sei-

nem wahren Selbst, zu dem ursprünglichen und reinen Bild Gottes 

in ihm. Die Erfahrung des wahren Selbst ist für Evagrius und für 

die griechischen Kirchenväter Basilius und Gregor von Nyssa mit 

Lichterfahrungen verbunden. Gott ist transzendent. Aber in den 

Lichterfahrungen spiegelt sich das Einswerden mit Gott, der jenseits 

aller Bilder und Erfahrungen ist. Das reine Gebet führt die Seele 

„zur wunderbaren Erfahrung eines inneren Lichtes“ (Eudes 19) Eva-

grius schreibt: „Wenn ein Mensch den alten Menschen abgelegt und 

den neuen Menschen angezogen hat, der eine Schöpfung der Liebe 

ist, dann wird er zur Stunde des Gebetes erkennen, wie sein Zustand 

einem Saphir gleicht, der klar und hell wie der Himmel leuchtet. 

Mit dem Ausdruck ‚Ort Gottes‘ meint die Schrift genau diese Erfah-

rung.“ (Evagrius, zit bei Eudes 20) Auf dem Grund seiner Seele kann 

der Mönch nicht Gott selbst schauen, aber Gott leuchtet in ihm wie 

in einem Spiegel auf. Er kann also Gottes Gegenwart erleben und 

zugleich sich selbst in seinem tiefsten Wesen. Evagrius meint, dass 

nur der Mönch Bild Gottes ist, der seine eigene Einheit erfahren hat, 

der also alles in sich integriert hat: Licht und Schatten, Anima und 

Animus. Für Evagrius führt erst die Kontemplation den Menschen 

zur Verwirklichung seines wahren Selbst, zur Erfahrung seiner 

selbst als klares und ursprüngliches Bild Gottes. Evagrius schreibt 

in einer mystischen Schrift davon, dass der Mensch immer mehr 

mit seinem Innersten in Berührung kommen sollte, „damit es dem 

Archetyp immer ähnlicher werde“. (Eudes 21) Was er genau unter 

Archetyp versteht, ist nicht klar. Aber interessant ist, dass Evagri-

us diesen Ausdruck schon im 4. Jahrhundert kennt, den C. G. Jung 

dann in seiner Psychologie so gerne verwendet. 

Das Ziel des monastischen Weges ist für Evagrius das Einswerden 

mit Gott auf dem Grund unserer Seele. Aber dieses Einswerden mit 

Gott hinterlässt auch erfahrbare Spuren in der Seele des Menschen. 

Evagrius nennt den heiligen Ort auf dem Grund unserer Seele „Jeru-

salem – Stadt des Friedens“. Das könnte man mit Jung den psychisch 

erfahrbaren Widerschein Gottes in unserer Seele nennen. Die Got-

teserfahrung führt immer auch zu einer neuen Selbsterfahrung, 

zum Einklang mit sich selbst, zum inneren Frieden. 


